
Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu 

 

76 

MANUSKRIP MELAYU SEBAGAI WACANA KOMUNIKASI 
TRADISIONAL: KAJIAN SEMIOLOGI TERHADAP 

WARISAN TERENGGANU 
 

MALAY MANUSCRIPTS AS A MEDIUM OF TRADITIONAL 
COMMUNICATION: A SEMIOLOGICAL STUDY OF 

TERENGGANU'S HERITAGE 
 

Ahmad Ashraf Roshata 1, Khazri Osman 2*, Najihah Abd Wahid 3, & Mohd Fuad Othman 4 
Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin 1, 3 
Pusat Kajian Dakwah dan Kepimpinan, Fakulti Pengajian Islam, UKM 2, 4 

khazri@ukm.edu.my* 
 

ABSTRACT 
This study examines Malay manuscripts as a form of traditional communication discourse, with a 
specific focus on the intellectual and cultural heritage of the state of Terengganu. The approach 
employed is based on Roland Barthes’ semiotic theory, which interprets cultural texts through the 
relationship between the signifier and the signified to produce a sign that conveys meaning within a 
specific cultural context. Jawi script, which has been the primary writing system for Malay 
manuscripts since the 13th century, is analysed not merely as a writing medium but as a cultural sign 
system that carries literal, connotative, and mythological meanings. This qualitative study applies 
document analysis to several key manuscripts, including Hikayat Raja Handak, Tuhfat al-Nafis, 
Sulalat al-Salatin, and the Terengganu Inscription Stone. The findings indicate that narrative 
structure, cultural symbols, and linguistic style in these manuscripts function as codes of 
communication that implicitly convey religious values, political authority, and Malay-Islamic 
identity. Symbols such as the crown, ceremonial mat, moon, and star represent layered meanings 
that shape a collective narrative of divine power, sovereignty, and the sanctity of knowledge. The 
Terengganu Inscription Stone, for instance, is interpreted as an early sign of Islamisation and the 
legitimisation of power, later internalised as a cultural myth. This study proposes that preservation 
and digitisation efforts of Malay manuscripts be conducted more comprehensively, supported by a 
reflective and contextual semiotic analysis. The findings reinforce the understanding that Malay 
manuscripts are not merely historical documents but serve as rich cultural communication discourses 
that are significant to the construction of national identity rooted in Malay-Islamic heritage. 
 
Keywords: Malay manuscripts, Jawi Script, Barthes' Semiotics, Cultural Communication 
Discourse, Terengganu's Intellectual Heritage 
 

ABSTRAK 
Kajian ini meneliti manuskrip Melayu sebagai wacana komunikasi tradisional dengan memberikan 
tumpuan khusus kepada warisan intelektual dan budaya negeri Terengganu. Pendekatan yang 
digunakan berasaskan teori semiotik Roland Barthes, yang mentafsir teks budaya melalui 
hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified) untuk membentuk tanda (sign) yang 
membawa makna dalam konteks tertentu. Tulisan Jawi, yang menjadi sistem tulisan utama dalam 
manuskrip Melayu sejak abad ke-13, dianalisis bukan sekadar sebagai medium penulisan, tetapi 
sebagai sistem tanda budaya yang mengandungi makna literal, konotatif dan mitologi. Kajian ini 
menggunakan kaedah kualitatif melalui analisis dokumen terhadap beberapa manuskrip utama 
seperti Hikayat Raja Handak, Tuhfat al-Nafis, Sulalat al-Salatin dan Batu Bersurat Terengganu. 

mailto:khazri@ukm.edu.my


Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X 

77 

Hasil kajian menunjukkan bahawa struktur naratif, lambang budaya dan gaya bahasa dalam 
manuskrip berperanan sebagai kod komunikasi yang menyampaikan nilai agama, autoriti politik 
dan identiti Melayu-Islam secara tersirat. Simbol-simbol seperti mahkota, tikar sembah, bulan dan 
bintang membawa lapisan makna yang membentuk naratif kolektif tentang kuasa ilahi, kedaulatan 
serta kesucian ilmu. Batu Bersurat misalnya, ditafsirkan sebagai tanda awal proses Islamisasi dan 
legitimasi kekuasaan yang kemudiannya diterima sebagai mitos budaya. Kajian ini mencadangkan 
agar usaha pemuliharaan dan pendigitalan manuskrip Melayu dilaksanakan secara lebih 
menyeluruh, disertai dengan pendekatan analisis semiotik yang mendalam dan kontekstual. 
Penemuan ini memperkukuh kefahaman bahawa manuskrip Melayu bukan sekadar dokumen 
sejarah, manakala wacana komunikasi budaya yang kaya dengan makna dan signifikan dalam 
pembinaan identiti kebangsaan berasaskan warisan Melayu dan Islam. 
 
Kata Kunci: Manuskrip Melayu, Tulisan Jawi, Semiotik Barthes, Wacana komunikasi budaya, 
Warisan intelektual Terengganu 
 
PENGENALAN 
 
Kajian terhadap manuskrip Melayu di Terengganu daripada perspektif semiotik telah muncul 
sebagai bidang penyelidikan yang penting berikutan peranannya sebagai sistem komunikasi budaya 
yang mengandungi nilai sejarah, keagamaan dan sosial. Tulisan Jawi, yang merupakan abjad Arab 
yang diubah suai bagi menyesuaikan dengan fonologi bahasa Melayu, telah menjadi medium 
utama dalam penyebaran ilmu Islam dan pembentukan identiti Melayu sejak abad ke-13, 
menggantikan tulisan-tulisan terdahulu seperti Pallava dan Kawi (Latif, 2014; Yahaya, 2016; 
Dungcik, 2017). Manuskrip-manuskrip ini bukan sahaja memelihara teks kesusasteraan dan agama, 
malah menjadi wadah bagi lambang budaya dan struktur naratif yang mencerminkan falsafah dan 
pandangan alam orang Melayu (Harun et al., 2018; Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.). 
Kepentingan sosio-budaya manuskrip Jawi turut terserlah melalui penggunaannya dalam bidang 
pentadbiran, pendidikan dan penentangan terhadap pengaruh penjajahan, dengan koleksi yang 
berjumlah ratusan tersimpan di arkib-arkib wilayah (Rusli, 2023; Katkova, 2019). Namun begitu, 
peminggiran tulisan ini pada masa kini menyerlahkan keperluan mendesak untuk diberi perhatian 
ilmiah (Abdullah & Aziz, 2020; Ahmad et al., 2018). Masalah khusus yang ditangani dalam kajian 
ini ialah kurangnya analisis semiotik terhadap manuskrip Melayu di Terengganu, khususnya dari 
segi bagaimana tulisan Jawi, bentuk naratif dan lambang budaya berfungsi sebagai sistem makna 
dalam kerangka semiologi Barthes (Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.; Naufal & Wirajaya, 
2022). Kajian sedia ada sering memfokuskan aspek sejarah atau linguistik tanpa mengintegrasikan 
teori semiotik untuk menghuraikan lapisan pemaknaan yang tersirat dalam teks-teks tersebut 
(Latif, 2014; Gallop, 2014; Mirnawati, 2019). Tambahan pula, masih wujud perdebatan tentang 
sejauh mana tulisan Jawi terus mewakili identiti Melayu dalam dominasi tulisan Rumi (Abdullah 
& Aziz, 2020; Ibrahim & Malaysia, 2015). Tanpa analisis semiotik yang menyeluruh, kekuatan 
komunikasi dalam manuskrip sukar difahami sepenuhnya. Keadaan ini turut menjejaskan usaha 
memelihara warisan budaya tidak ketara (Ahmad et al., 2012; Dungcik, 2017). Langkah untuk 
menangani jurang ini penting untuk memelihara tradisi keilmuan Melayu dan membentuk dasar 
kebudayaan yang lebih berasaskan warisan (Rahman et al., 2017; Rizki, 2020). Kerangka 
konseptual kajian ini berasaskan semiologi Barthes yang mentakrifkan manuskrip sebagai sistem 
tanda, tulisan Jawi (penanda) menyampaikan nilai budaya dan identiti (yang ditandakan) melalui 
kod naratif dan simbolik (Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.; Nasution, 2010). Pendekatan ini 
menghubungkan unsur linguistik, visual dan simbolik untuk mentafsir manuskrip sebagai teks 
yang kompleks dan sarat dengan nilai falsafah serta norma sosial masyarakat Melayu. 



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu 

 

78 

Penggabungan teori semiotik dengan kajian manuskrip membolehkan satu analisis pelbagai 
dimensi yang sejajar dengan matlamat penyelidikan (Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.). 

 
Oleh itu, kajian ini bertujuan menganalisis manuskrip Melayu sebagai wacana komunikasi 

tradisional dengan memberi tumpuan kepada warisan Terengganu melalui pendekatan semiologi 
Barthes. Dengan meneliti tulisan Jawi, struktur naratif dan simbol-simbol budaya yang terkandung 
dalam manuskrip, kajian ini berhasrat mengungkap sistem tanda yang menyampaikan makna 
tersirat berkaitan nilai, identiti dan falsafah masyarakat Melayu-Islam. Pendekatan ini diharapkan 
dapat melengkapi kekurangan dalam bidang penyelidikan yang telah dijalankan serta 
memperkukuh usaha memelihara dan memahami warisan budaya tidak ketara yang kian terhakis 
dalam arus perubahan zaman. 
 
PERNYATAAN MASALAH 
 
Meskipun manuskrip Melayu telah lama diiktiraf sebagai warisan ilmu dan budaya yang penting, 
sebahagian besar kajian sedia ada masih memberi tumpuan kepada aspek filologi, sejarah dan 
linguistik semata-mata (Latif, 2014; Gallop, 2014; Harun et al., 2018). Dalam konteks negeri 
Terengganu yang kaya dengan warisan manuskrip serta tradisi keilmuan Islam, penyelidikan 
terhadap manuskrip tersebut masih belum banyak menelusuri fungsinya sebagai wacana 
komunikasi budaya yang mengandungi nilai, identiti dan falsafah masyarakat (Omar, 2023; Rusli, 
2023). Sejak abad ke-13, tulisan Jawi menjadi sistem utama dalam manuskrip Melayu. Namun, ia 
sering dianggap sekadar alat penulisan, bukan sebagai sistem tanda budaya yang mengandungi 
makna tersirat (Yahaya, 2016; Dungcik, 2017). Hal ini telah mengehadkan pemahaman terhadap 
potensi tulisan Jawi sebagai unsur semiotik yang menggambarkan autoriti, keagamaan dan identiti 
kolektif masyarakat Melayu-Islam (Abdullah & Aziz, 2020). Dalam masa yang sama, dominasi 
tulisan Rumi dalam sistem pendidikan dan komunikasi semasa mengurangkan penggunaan tulisan 
Jawi, yang seterusnya menimbulkan pertanyaan tentang peranannya dalam kelangsungan 
pewarisan budaya (Ibrahim & Malaysia, 2015; Ahmad et al., 2018).  

 
Dari aspek yan lain, kajian yang mengaplikasikan kerangka semiologi Roland Barthes 

terhadap manuskrip Melayu masih terhad (Putra & Buduroh, t.th.; Naufal & Wirajaya, 2022). 
Kekurangan analisis menyeluruh terhadap struktur naratif, lambang budaya serta hubungan 
penanda dan petanda dalam teks telah mengehadkan pemahaman terhadap lapisan makna yang 
lebih mendalam dalam wacana manuskrip (Nasution, 2010; Mirnawati, 2019). Maka, adalah wajar 
untuk memperluas penyelidikan yang menilai manuskrip Melayu, khususnya dari Terengganu, 
sebagai sistem komunikasi budaya dengan menggunakan pendekatan semiotik Barthes. Penelitian 
sebegini berpotensi menyumbang kepada pemerkasaan warisan budaya tidak ketara dan 
memperkukuh kedudukan tulisan Jawi dalam bidang keilmuan Melayu-Islam semasa (Rahman et 
al., 2017; Rizki, 2020). 
 
METODOLOGI KAJIAN 
 
Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan reka bentuk analisis dokumen dan analisis 
teks. Fokus utama diberikan kepada beberapa manuskrip Melayu warisan Terengganu yang 
menjadi sumber primer, termasuk Hikayat Raja Handak, Tuhfat al-Nafis, Sulalat al-Salatin dan 
manuskrip batu bersurat Terengganu. Manuskrip ini dipilih berdasarkan nilai sejarah, kandungan 
budaya dan penggunaan tulisan Jawi sebagai sistem komunikasi tradisional. Data sekunder terdiri 
daripada artikel jurnal, laporan institusi, buku ilmiah serta hasil kajian terdahulu yang berkaitan 



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X 

79 

dengan sejarah, semiotik dan pemikiran Melayu-Islam. Pemilihan sumber sekunder dilakukan 
secara purposive bagi menyokong penafsiran kandungan manuskrip dalam konteks komunikasi 
budaya. Analisis data dilaksanakan melalui pendekatan semiologi Roland Barthes, yang 
menekankan dua tahap utama: (i) denotasi, iaitu pemerhatian terhadap struktur permukaan teks, 
seperti bahasa, simbol, gaya dan bentuk naratif; dan (ii) konotasi, yakni pentafsiran makna tersirat 
dan mitos budaya yang dibawa oleh tanda-tanda tersebut. Melalui pendekatan ini, manuskrip 
dianalisis sebagai teks budaya yang sarat dengan sistem tanda, seterusnya membolehkan pengkaji 
menelusuri fungsi komunikasi, identiti dan nilai masyarakat Melayu silam yang terakam dalam 
teks. 
 
Kerangka Teori 
Kajian ini menggunakan teori Semiotik Barthes (1977). Dalam usaha menganalisis manuskrip 
Melayu sebagai teks budaya, kajian ini menerapkan pendekatan semiologi yang diasaskan oleh 
Ferdinand de Saussure dan dikembangkan oleh Roland Barthes. Menurut Saussure dalam Course 
in General Linguistics (1916), semiologi ialah cabang sains yang mengkaji sistem tanda secara 
umum, merangkumi bukan sahaja bahasa lisan, tetapi juga imej visual, gerak isyarat, objek serta 
unsur budaya lain yang membentuk sistem pemaknaan (systems of signification). Barthes pula 
menegaskan bahawa meskipun semiologi bersifat eksperimental, hampir semua sistem tanda dalam 
masyarakat moden akhirnya melibatkan bahasa sebagai medium utama penandaan. Dalam konteks 
ini, kajian ini menerima pandangan Barthes bahawa bahasa bukan sahaja memainkan peranan 
sebagai perantara makna, tetapi menjadi model utama dalam memahami sistem komunikasi 
budaya. Semiotik Barthes melibatkan bukan sekadar fonem atau morfem, tetapi unit-unit 
pemaknaan lebih besar seperti mitos, naratif dan objek budaya. Oleh itu, setiap teks budaya 
termasuk manuskrip dan prasasti difahami sebagai struktur tanda yang dibina melalui hubungan 
antara penanda dan petanda. Barthes turut meminjam kerangka linguistik struktural seperti langue 
dan parole, sintagm dan sistem serta denotasi dan konotasi bagi membina satu klasifikasi ilmiah 
terhadap fenomena budaya. Melalui kerangka ini, kajian ini menganalisis manuskrip Melayu 
dengan membahagikannya kepada unit-unit bacaan (lexia), lalu meneliti pelbagai lapisan makna 
yang tersirat dalam naratif dan simbol budaya teks. Menurut beliau, penandaan (signification) 
dalam semiologi melibatkan hubungan antara penanda (signifier) dan yang ditandai (signified), 
yang bersama-sama membentuk tanda (sign). Untuk memahami komunikasi budaya yang tersirat 
dalam manuskrip Melayu, tiga pemerhatian utama Barthes dapat diaplikasikan: 

a. Aktualisasi 
Barthes menyatakan bahawa aktualisasi merujuk kepada penggunaan bahasa atau perkataan 
dalam bentuk yang jelas dan langsung. Dalam konteks manuskrip Melayu seperti Tuhfat al-Nafis 
atau Sulalat al-Salatin, elemen literal seperti nama raja, tempat atau peristiwa sejarah berfungsi 
sebagai penanda dengan makna yang nyata. Makna ini boleh dikenal pasti tanpa analisis 
simbolik yang mendalam dan biasanya berkaitan dengan maklumat faktual dalam teks. 

b. Peluasan Sistem Penanda 
Pemerhatian ini menekankan bahawa sistem tanda dalam teks tidak berfungsi secara terpisah, 
tetapi saling bertindih dengan sistem budaya lain seperti pakaian, makanan atau adat istiadat. 
Dalam manuskrip Melayu, contohnya, penggunaan lambang seperti "mahkota" atau "tikar 
sembah" bukan sekadar imej, tetapi mewakili kod budaya tertentu seperti kekuasaan, adat 
dan struktur sosial. Oleh itu, pembacaan semiotik terhadap manuskrip memerlukan pengkaji 
untuk memahami sistem budaya yang tersirat tanda-tanda tersebut. 

c. Hubungan antara lambang dengan makna 
Hubungan antara lambang dan makna bersifat kontekstual serta bergantung kepada latar 
budaya dan tahap pengetahuan pembaca. Sebagai contoh, simbol bulan dan bintang yang 



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu 

 

80 

lazim ditemukan dalam manuskrip keagamaan ditafsirkan secara langsung sebagai lambang 
ketuhanan dalam tradisi Islam, manakala secara konotatif pula membawa makna 
pencerahan rohani dan petunjuk Ilahi. Oleh sebab lambang atau penanda dalam 
manuskrip terdiri daripada unsur kebendaan seperti tulisan, imej atau susunan visual, 
analisis semiotik perlu meneliti elemen-elemen ini dengan cermat. Simbol grafik, ilustrasi 
dan gaya penulisan dalam teks tradisional membantu menyampaikan makna secara tersirat. 
Unsur-unsur ini memperlihatkan cara masyarakat dahulu mengungkap pemikiran dan 
nilai budaya mereka melalui lambang dan susunan bahasa. 

 
Latar Keilmuan dan Pemuliharaan Manuskrip Melayu Di Terengganu 
Manuskrip Melayu telah lama menjadi bukti kecemerlangan intelektual umat Islam di alam Melayu, 
termasuk di negeri Terengganu. Menurut Harun Mat Piah (2016), sumbangan ulama silam terbukti 
melalui kewujudan kira-kira 22,000 manuskrip dalam pelbagai bidang ilmu. Di Terengganu sahaja, 
ulama tempatan telah menghasilkan pelbagai khazanah ilmu yang didokumentasikan mengikut 
teknologi penulisan ketika itu. Batu Bersurat merupakan antara contoh manuskrip paling ikonik 
yang menjadi simbol awal penyebaran Islam di negeri ini. Pelbagai naskhah dalam bidang fiqh, usul 
fiqh, usuluddin, tasawuf, tafsir dan hadis telah dikarang dan diamalkan oleh masyarakat Islam pada 
masa lalu. Perkara ini memperlihatkan peranan manuskrip sebagai medium dokumentasi dan 
komunikasi ilmu dalam tradisi keilmuan mereka (Wan Ali Haji, 2014). Di Malaysia, usaha 
pelestarian manuskrip Melayu dilaksanakan secara sistematik melalui penubuhan Pusat Manuskrip 
Melayu oleh Perpustakaan Negara Malaysia (PNM) pada tahun 1985, yang kemudiannya diangkat 
sebagai Pusat Kebangsaan Manuskrip Melayu pada tahun 2004. Sejak itu, PNM telah menyusun 
dan menerbitkan sepuluh siri Katalog Manuskrip Melayu Koleksi Perpustakaan Negara Malaysia. 
Katalog pertama yang bertajuk Katalog Manuskrip Melayu Koleksi Perpustakaan Negara Malaysia: 
Satu Katalog Ringkas diterbitkan secara berperingkat antara tahun 1987 hingga 1990, diikuti 
penyusunan dan penerbitan katalog baharu bermula tahun 2000. Keseluruhan sepuluh katalog 
tersebut telah menghimpunkan sejumlah 4,884 naskhah asli manuskrip Melayu lama, angka yang 
masih kecil berbanding puluhan ribu manuskrip yang diketahui wujud di seluruh dunia. 

Lebih penting lagi, Dewan Bahasa dan Pustaka turut memainkan peranan dalam pelestarian 
warisan ini melalui penubuhan Pusat Manuskrip Melayu di bawah Pusat Dokumentasi Melayu, yang 
setakat ini telah menghimpunkan lebih daripada 400 manuskrip Melayu lama (Awang Sariyan, 2019). 
Meskipun demikian, masih terdapat banyak manuskrip Jawi yang belum dikaji dan dikatalogkan. 
Menurut Nafisah Ahmad (2015), sebanyak 4,600 manuskrip Jawi dalam pelbagai bidang ilmu 
berada dalam koleksi Perpustakaan Negara Malaysia tanpa kajian menyeluruh. Manuskrip bertulisan 
Jawi dianggap sangat signifikan bagi umat Melayu Islam kerana kebanyakan karya terdahulu ditulis 
dalam tulisan ini. Menurut Makmur Haji Harun (2017), manuskrip Jawi merupakan khazanah 
penting yang menjadi rujukan pelbagai bidang termasuk sejarah. Salah satu contoh ialah Manuskrip 
Hikayat Raja Handak yang mengisahkan tentang kepahlawanan zaman Rasulullah SAW, sekali gus 
menunjukkan potensi teks sebagai alat komunikasi nilai dan identiti (Abdul Hamid, 2019). Tulisan 
Jawi dalam Hikayat Raja Handak bukan sahaja berfungsi sebagai medium penulisan, tetapi juga sebagai 
penanda (signifier) yang memaparkan kehalusan estetika dan keilmuan masyarakat Melayu silam. 
Bentuk naratif hikayat ini memperlihatkan struktur konotatif melalui penggunaan metafora raja 
sebagai bayangan kepimpinan Ilahi dan pembela umat, yang membawa petanda (signified) kekuasaan 
suci dan amanah ketuhanan. Apabila naratif ini berulang dalam pelbagai manuskrip seumpamanya, 
naratif ini membentuk mitos kedaulatan raja Melayu sebagai pilihan Ilahi, yang kemudiannya diterima 
sebagai kebenaran budaya tanpa dipersoalkan. Oleh yang demikian, pendekatan semiotik Barthes 
membolehkan analisis ini merungkaikan bagaimana struktur tulisan dan naratif manuskrip menyumbang 
kepada pemaknaan kuasa, identiti dan nilai masyarakat silam secara simbolik dan sistematik. 



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X 

81 

Kajian ini turut memberi penekanan terhadap usaha pendokumentasian manuskrip yang 
belum dikatalogkan. Awang Sariyan (2020) menyatakan bahawa puluhan ribu manuskrip Melayu 
dalam bidang agama, ketatanegaraan, sejarah, undang-undang, perubatan, persenjataan dan surat 
rasmi masih belum diklasifikasikan. Kajian ini memberi tumpuan kepada 14 manuskrip Jawi di 
Muzium Terengganu yang akan diklasifikasikan mengikut bidang ilmu untuk memudahkan 
penyelidikan. Antara contoh manuskrip penting termasuklah catatan mengenai Sekretaris Sultan 
Terengganu sebagaimana dicatat oleh Mohd Shaghir (2000). Kandungan manuskrip ini jelas 
menunjukkan kepelbagaian fungsi teks dalam bidang pentadbiran dan agama. Justeru, 
pengelompokan manuskrip mengikut bidang ilmu adalah penting bagi mengelakkan kekeliruan 
dalam penyelidikan serta memudahkan akses oleh pelajar, pengkaji dan masyarakat umum. 
Mengikut rekod Dewan Bahasa dan Pustaka (2021), sebanyak 343 judul manuskrip telah dikenal 
pasti, dengan 182 daripadanya merangkumi pelbagai disiplin seperti bahasa, biografi, agama, 
kesusasteraan rakyat, perubatan tradisional, sejarah dan undang-undang. Muhammad Saufi dan Nor 
Asyikin (2021) pula melaporkan bahawa masih banyak manuskrip bernilai tinggi tersimpan di luar 
negara, termasuk yang belum dikatalogkan di institusi luar. Anne Muhammad (2017) memetik 
kenyataan Ketua Pengarah Perpustakaan Negara Malaysia bahawa pihak Perpustakaan Negara 
sedang melaksanakan satu inisiatif berskala besar bagi mengumpulkan lebih 20,000 manuskrip yang 
berkaitan dengan ketamadunan Melayu, termasuk lebih 15,000 naskhah yang dikenal pasti berada 
di luar negara. Menurut Datuk Nafisah Ahmad, Ketua Pengarah, objektif utama usaha ini adalah 
untuk mewujudkan sebuah pangkalan data induk manuskrip Melayu yang boleh diakses oleh 
pelbagai pihak bagi tujuan kajian dan pembelajaran. Walaupun sebahagian besar manuskrip tersebut 
belum diperoleh dalam bentuk salinan fizikal, kewujudannya telah dikenal pasti melalui aktiviti 
pengesanan. Hasil siasatan menunjukkan hanya 4,884 naskhah asal yang kini disimpan di 
Perpustakaan Negara Malaysia, manakala selebihnya berada di pelbagai institusi di luar negara, 
termasuk di Rusia, Algeria dan Jerman. Usaha pengesanan dan dokumentasi manuskrip ini akan 
terus diperkasakan sebagai sebahagian daripada agenda nasional untuk memelihara, merekodkan serta 
menginstitusikan warisan ilmu Melayu dalam bentuk digital yang tersusun. Pendigitalan ini bukan 
sahaja berperanan sebagai strategi pemuliharaan, tetapi juga sebagai usaha pembudayaan ilmu dan 
pengukuhan identiti kebangsaan melalui akses terbuka kepada sumber primer ketamadunan Melayu. 

Dapatlah dikatakan bahawa cabaran utama yang melingkari dunia manuskrip Melayu 
silam bukan sahaja melibatkan isu kepupusan fizikal dan kurangnya usaha pemuliharaan 
bersepadu, malah turut membabitkan kekurangan pendekatan analytical yang mampu 
mengangkat manuskrip sebagai teks budaya yang signifikan. Oleh itu, kajian ini dilaksanakan bagi 
menilai semula manuskrip Melayu khususnya warisan Terengganu sebagai satu bentuk wacana 
komunikasi tradisional yang sarat dengan makna simbolik. Kajian ini menggunakan pendekatan 
semiologi untuk meneliti sistem tanda dan makna dalam teks manuskrip. Melalui analisis ini, 
manuskrip diketengahkan sebagai medium penting dalam menyampaikan budaya, ilmu dan 
identiti bangsa yang wajar terus dikaji dan dihargai. 
 
ANALISIS KOMUNIKASI TRADISIONAL DALAM MANUSKRIP MELAYU MELALUI 
PERSPEKTIF SEMIOTIK 
 
Manuskrip Melayu merujuk hasil penulisan tangan dalam bahasa Melayu menggunakan tulisan 
Jawi yang telah dihasilkan sejak abad ke-16 hingga awal abad ke-20. Menurut Perpustakaan Negara 
Malaysia (2019), manuskrip ini merangkumi pelbagai disiplin ilmu seperti kesusasteraan, sejarah, 
agama, undang-undang, perubatan dan ketatanegaraan, serta turut mengandungi unsur mistik 
seperti azimat dan petua. Penanda katalog seperti “MSS” lazim digunakan untuk mengenal pasti 
koleksi manuskrip ini. Berdasarkan laporan Pusat Dokumentasi Manuskrip (2021), sebanyak 343 



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu 

 

82 

judul manuskrip telah dikumpulkan, melibatkan variasi aksara seperti Jawi, Rumi, Sanskrit, Bugis, 
Rencong dan Palava serta ditulis pada pelbagai medium termasuk kertas, buluh dan daun lontar. 
Keanekaragaman ini mencerminkan kekayaan semiotik yang merentasi bentuk, fungsi dan nilai 
budaya dalam khazanah Melayu. Antara bidang penulisan yang sering diketengahkan dalam kajian 
manuskrip Melayu termasuklah bidang keagamaan Islam, yang kebanyakannya ditulis dalam 
tulisan Jawi dan Arab. Kandungan karya dalam bidang ini meliputi pelbagai cabang ilmu seperti 
tajwid, fekah, tasawuf, akhlak dan sejarah Islam. Sementara itu, bidang tradisi tempatan turut 
tergambar melalui karya-karya berunsur hikayat, kebudayaan dan perubatan tradisional yang 
memperlihatkan keunikan serta keluasan warisan ilmu masyarakat Melayu. 

 
Kajian terhadap manuskrip Melayu memainkan peranan penting dalam mengisi 

kelompangan ilmu yang masih wujud, khususnya bagi memahami falsafah dan jati diri bangsa 
Melayu secara lebih menyeluruh. Namun, setakat ini hanya sekitar 30 peratus daripada kira-kira 
20,000 manuskrip Melayu yang dikenal pasti di seluruh dunia telah dikaji secara mendalam 
(Asmak et al., 2013). Dalam konteks ini, teori semiologi yang diperkenalkan oleh Barthes (1977) 
memberikan kerangka penting untuk memahami teks sebagai sistem tanda yang membina makna 
berdasarkan hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified), yang kemudiannya 
membentuk tanda (sign) dalam sesuatu konteks budaya. Kerangka ini menjelaskan bahawa setiap 
teks, termasuk manuskrip Melayu, bukan sekadar menyampaikan maklumat literal, tetapi turut 
mencerminkan wacana budaya yang sarat dengan makna yang tersirat. Pandangan ini disokong 
oleh Awang Sariyan (2020), yang menegaskan bahawa lebih 20,000 manuskrip Melayu yang 
tersimpan di pelbagai institusi antarabangsa bukan sekadar membuktikan keluasan ilmu bangsa 
Melayu dalam pelbagai bidang, malah berfungsi sebagai sistem komunikasi budaya yang dinamik 
dan terus relevan dalam wacana ilmu kontemporari. 

 
Dalam kerangka semiologi, Barthes (1977) menekankan bahawa proses penandaan 

terbentuk daripada hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified) untuk menghasilkan 
tanda (sign) yang membawa makna dalam konteks budaya tertentu. Hal ini disokong oleh Awang 
Sariyan (2020) yang menegaskan bahawa lebih 20,000 manuskrip Melayu yang tersimpan di 
pelbagai institusi antarabangsa menjadi bukti akan keluasan ilmu bangsa Melayu dalam pelbagai 
bidang, selain berperanan sebagai sistem komunikasi budaya yang dinamik. Makmur et al. (2017), 
menerusi analisis terhadap Tuhfat al-Nafis dan Sulalat al-Salatin, turut membuktikan bahawa simbol 
serta struktur naratif dalam manuskrip Melayu memperlihatkan penggunaan sistem tanda budaya 
yang kompleks. Simbol seperti “mahkota” dan “keris” bukan sekadar hiasan visual, malah membawa 
makna ideologi yang berkait rapat dengan lambang kekuasaan, maruah dan kedaulatan dalam 
struktur sosial masyarakat terdahulu. Unsur ini memperlihatkan peluasan sistem tanda yang 
merangkumi bukan sahaja bidang kesusasteraan, tetapi juga aspek budaya material, selaras dengan 
pemerhatian kedua dalam kerangka pemikiran Barthes. 
 
Tulisan Jawi Sebagai Sistem Tanda Dalam Manuskrip dan Sumbangan Terhadap 
Komunikasi Ilmu dan Budaya 
Tulisan Jawi bukan sekadar medium penulisan utama dalam manuskrip Melayu, malah 
merupakan penanda visual yang membawa petanda kepada sistem dokumentasi ilmu dan warisan 
budaya Melayu-Islam. Dari sudut semiotik Roland Barthes, struktur tulisan ini mewakili konotasi 
identiti keilmuan dan keagamaan masyarakat silam. Penyebaran tulisan Jawi dalam Kesultanan 
Melayu seperti Johor, Pattani dan Melaka memperkukuh pandangan bahawa tulisan ini 
melambangkan sistem ilmu dan ketamadunan Melayu-Islam yang diiktiraf. Dengan itu, setiap 
aksara dan gaya penulisan dalam manuskrip bukan hanya menyampaikan teks, namun turut 



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X 

83 

memuatkan naratif yang menstrukturkan persepsi budaya terhadap ilmu dan agama. Evolusi bahan 
penulisan daripada batu dan pahat kepada kertas, kulit kayu dan daun lontar merupakan 
perubahan bentuk penanda fizikal yang terus membawa petanda terhadap nilai keilmuan dan 
peradaban Melayu. Dalam kerangka pemikiran Barthes, kepelbagaian bidang seperti bahasa, 
falsafah dan agama dalam manuskrip Jawi membawa makna konotatif yang luas. Dunia ilmu yang 
terbina dalam teks tersebut bersifat merentas generasi dan mencerminkan kesinambungan 
keilmuan Melayu-Islam. Setiap medium yang digunakan bukan sekadar menyimpan teks, tetapi 
turut mengukuhkan mitos bahawa manuskrip ialah lambang keberterusan tamadun dan bukti 
ketulenan ilmu yang diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Simbol-simbol yang 
tersusun dalam struktur naratif manuskrip memperlihatkan penggunaan sistem tanda yang 
berfungsi menyampaikan makna tersirat berkaitan nilai dan pandangan dunia masyarakat Melayu. 

Penggunaan tulisan Jawi tersebar luas dalam lingkungan Kesultanan Melayu seperti Johor, 
Brunei, Suluh, Pattani, Melaka, Ternate dan Aceh, khususnya dalam urusan persuratan istana dan 
perdagangan antarabangsa. Menurut Jabatan Warisan Negara (2021), judul-judul manuskrip 
diklasifikasikan mengikut istilah seperti hikayat, syair, kitab, kanun dan salasilah. Judul-judul ini 
menunjukkan keluasan wacana dan cakupan ilmu yang disampaikan serta menjadi petanda genre 
dalam komunikasi tradisional masyarakat silam. Bentuk prosa dan puisi pula berfungsi sebagai 
wasilah utama penyampaian ilmu. Hikayat digunakan untuk merekodkan sejarah dan undang-undang 
secara alegori, manakala syair menjadi medium menyampaikan nilai moral, akidah dan tasawuf secara 
simbolik dan retorik. Menurut kajian Makmur et al. (2017) terhadap manuskrip Tuhfat al-Nafis dan 
Sulalat al-Salatin, kedua-dua karya agung tersebut membuktikan keupayaan penulis Melayu dalam 
menggunakan tulisan Jawi sebagai alat komunikasi berpengaruh dan berkesan. Kedua-dua teks ini 
bukan sahaja mengandungi maklumat sejarah, malah turut berperanan sebagai sistem tanda budaya 
yang membentuk identiti dan naratif bangsa. Oleh itu, kepentingan kajian terhadap manuskrip Jawi 
lama amat signifikan kerana dapat membantu menyingkap struktur komunikasi tradisional yang 
menjadi asas kepada pembentukan pemikiran, nilai dan warisan Melayu-Islam. 

Oleh itu, pendekatan semiotik Barthes membuka ruang tafsiran yang lebih mendalam 
terhadap manuskrip Melayu. Manuskrip bukan sekadar teks sejarah, tetapi sebagai wacana 
komunikasi budaya yang kaya dengan struktur tanda dan sistem makna. Melalui hubungan antara 
penanda (signifier) dan petanda (signified), unsur seperti pilihan bahasa, bentuk penceritaan, gaya 
penulisan dan lambang visual dalam manuskrip digunakan untuk menyampaikan pandangan, nilai 
budaya dan identiti masyarakat terdahulu. Konotasi yang terbentuk daripada lambang budaya ini 
seterusnya berkembang menjadi mitos dalam masyarakat, sebagaimana dihuraikan oleh Barthes 
(1977), apabila makna-makna ideologikal terus diterima tanpa pertikaian. Pendekatan ini 
membantu memperkukuh kefahaman tentang peranan tulisan Jawi dan naratif tradisional dalam 
membentuk sistem komunikasi masyarakat silam. Pada masa yang sama, manuskrip Melayu 
diangkat sebagai arkib budaya yang dinamik dan bermakna, sejajar dengan usaha menilai semula 
warisan Terengganu sebagai wacana komunikasi signifikan. 
 
Batu Bersurat dan Ulama Terengganu dalam Sistem Tanda Komunikasi Islam Tradisional 
Batu Bersurat Terengganu dianggap sebagai bukti terawal sistem penulisan Islam di alam Melayu 
yang menggabungkan nilai agama, identiti dan struktur sosial. Menurut Abd Rahim et al. (2010), 
batu bersurat bertarikh 1303 Masihi itu menunjukkan bahawa Islam telah bertapak di Pantai 
Timur sejak abad ke-14 mendahului proses Islamisasi di Melaka. Teuku (1995) menegaskan 
bahawa inskripsi ini merupakan prasasti pertama yang mengadaptasi tulisan Arab kepada bahasa 
Melayu melalui tulisan Jawi yang kemudiannya menjadi tulisan rasmi di negeri-negeri Melayu 
Tidak Bersekutu (Sharifah Nor, 2006). Dalam kerangka semiotik Barthes (1977), batu bersurat 
berfungsi sebagai penanda kepada petanda wacana Islamisasi dan legitimasi kuasa politik. Apabila 



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu 

 

84 

sesuatu makna diulang secara berterusan dalam pelbagai teks, pengulangan itu membentuk satu 
sistem tanda yang berlapis sehingga melahirkan mitos budaya, iaitu naratif pengislaman yang 
diterima sebagai fitrah dan tidak lagi dipersoalkan. Kehadiran tokoh ulama seperti Sheikh Duyung, 
Tokku Paloh, Tok Pulau Manis dan Tokku Tuan Besar pada abad ke-18 hingga ke-20 
memperkukuh penyebaran komunikasi bertulis melalui manuskrip. Karya mereka seperti Kanz al-Ula 
Sirah al-Nabawiyyah dan al-Durrat al-Fakhirat bukan sahaja kaya dengan ilmu tetapi turut 
memperlihatkan struktur semiotik yang kompleks melalui gaya retorik penggunaan metafora dan 
lambang budaya (Yusof Embong, 1987). 

Barthes (1977) menyatakan bahawa sistem tanda melibatkan bukan sahaja bahasa tetapi 
juga unsur kebendaan. Dalam konteks manuskrip penggunaan istilah Arab susunan ayat dalam 
tulisan Jawi serta ilustrasi visual berperanan sebagai peluasan sistem tanda yang menyampaikan 
makna literal konotatif dan mitologis. Simbol seperti “mahkota” atau “cahaya kebenaran” 
membawa makna metafora yang merujuk kepada kuasa Ilahi dan nilai spiritual. Apabila makna ini 
berulang dalam teks-teks keagamaan ia membentuk mitos kolektif tentang kedudukan ulama 
sebagai pewaris kenabian dan penjaga identiti Islam selaras dengan konsep mitos dalam semiologi 
Barthes (1977). Menurut Salleh (2010), keterlibatan tokoh luar seperti H S Peterson dalam kajian 
terhadap Batu Bersurat turut membuktikan nilainya sebagai objek semiotik yang merentas 
sempadan lokal. Maka dalam pendekatan Barthes Batu Bersurat dan manuskrip ulama Terengganu 
tidak wajar dilihat semata-mata sebagai peninggalan sejarah sebaliknya sebagai sistem tanda budaya 
yang mengungkapkan kuasa simbolik Islam keilmuan dan wacana identiti. Analisis terhadap Batu 
Bersurat dan karya-karya ulama Terengganu memperlihatkan bahawa setiap elemen dalam teks 
seperti tulisan Jawi, simbol linguistik dan struktur naratif berperanan sebagai sistem tanda yang 
menyampaikan makna berlapis mengenai kuasa, agama dan identiti. Pendekatan semiotik Barthes 
membolehkan teks-teks ini ditafsirkan bukan sekadar sebagai rekod sejarah, malah sebagai wacana 
budaya yang mengungkap mitos sosial berkenaan proses Islamisasi serta legitimasi kepimpinan 
berteraskan agama. Pemaknaan ini menunjukkan bahawa komunikasi tradisional Melayu-Islam 
tidak bersifat literal. Sebaliknya, ia mengandungi konotasi ideologi yang diwarisi dan dipelihara 
melalui manuskrip serta batu bersurat sebagai warisan budaya yang bernilai tinggi. 
 
KESIMPULAN 
 
Kajian ini menyorot peranan manuskrip Melayu, khususnya warisan Terengganu, sebagai wacana 
komunikasi budaya yang tersusun melalui sistem tanda. Ia bukan sekadar dokumen sejarah, 
sebaliknya menjadi cerminan nilai keagamaan, legitimasi politik dan identiti Melayu-Islam. 
Melalui kerangka semiotik Barthes, unsur seperti tulisan Jawi, naratif simbolik dan ikonografi 
dalam manuskrip dijelaskan sebagai penanda kepada petanda budaya yang lebih luas. Simbol kuasa 
dan agama yang diterima tanpa soal akhirnya membentuk adat dan mitos budaya yang dihayati 
sebagai sebahagian daripada cara hidup. Pendekatan ini menawarkan sudut pandang baharu yang 
melangkaui filologi dan sejarah konvensional, dengan memberi tumpuan kepada makna tersirat 
dan ideologi yang tersimpan dalam teks. 

 
Oleh itu, usaha mendokumentasikan, mendigitalkan dan menganalisis manuskrip secara 

semiotik perlu diperkukuh untuk manfaat pendidikan dan pembinaan jati diri bangsa. Penyelidikan 
lanjutan boleh membandingkan simbol daripada pelbagai negeri atau menganalisis pola makna 
secara lebih sistematik. Namun demikian, cabaran akses kepada naskhah asli dan tafsiran simbol yang 
agak kompleks sememangnya memerlukan kerjasama rentas bidang, khususnya antara ahli sejarah, 
bahasa dan budaya. Kajian sebegini penting dalam mengangkat manuskrip sebagai warisan hidup 
yang terus membentuk pemikiran dan tamadun masyarakat Melayu-Islam. 



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X 

85 

RUJUKAN 
 
Abd Rahim, R. A., Ismail, P. H., Abd Majid, M. K., & Md. Dahlal, N. H. (2010). Batu Bersurat 

Terengganu: Satu Tafsiran terhadap Pelaksanaan Syariah Islam. Jurnal Fiqh, (7), 107–148. 
Anne Muhammad. (2017, October 10). 15000 manuskrip lama Melayu masih bertebaran di luar 

negara. Malaysia Kini. https://www.malaysiakini.com/news/397898 
Awang Sariyan. (2016). Asas Falsafah dan Pemikiran Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka. 
Asmak Hj. Ali, Fatimah Hj. Salleh, & Che Zaharah Abdullah. (2013). Penulisan manuskrip 

Melayu-Islam: Satu tinjauan awal. Dalam Seminar Serantau Kajian Manuskrip Melayu dan 
Kearifan Tempatan (hlm. 228–237). 

Barthes, R. (1977). Elements of Semiology (A. Lavers & C. Smith, Trans.; Reprint ed.). USA: Hill 
& Wang. 

Braginsky, V. (2004). The Heritage of Traditional Malay Literature. Leiden: KITLV Press. 
Faisal @ Ahmad Faisal bin Abdul Hamid. (2019). Sistem tulisan Jawi dalam manuskrip Hikayat 

Raja Handak MS172 (1832M) [Jawi writing system in the manuscripts of Hikayat Raja 
Handak MS172 (1832M)]. Journal of Al-Tamaddun, 14(1), 129–136. 
https://doi.org/10.22452/JAT.vol14no1.11 

Harun Mat Piah. (2016). Kebangkitan Intelektual Alam Melayu Nusantara – Kesannya Kepada 
Pemantapan Epistemologi Melayu tradisional. Dalam Prosiding Seminar Asal-Usul dan 
Intelektual Melayu Nusantara, Perpustakaan Negara Malaysia, 7–8 November 2016. Kuala 
Lumpur: PNM. 

Makmur Haji Harun. (2017). Historiografi manuskrip Jawi Nusantara: Analisis Sejarah dalam 
Tuhfat al-Nafis dan Sulalat al-Salatin. Perak: UPSI. 

Mamat, M. A. (2017). Manuskrip Melayu dalam Bidang Pendidikan Islam: Suatu Kajian Awal di 
Perpustakaan Negara Malaysia. Jurnal Islam dan Masyarakat Kontemporari, 15, 66–88. 

Wan Mohd Shaghir Abdullah. (2000). Wawasan pemikiran Islam ulama Asia Tenggara (Jld 3). 
Kuala Lumpur: Persatuan Pengkajian Khazanah Klasik Nusantara & Khazanah 
Fathaniyah. 

Abdullah, Z., & Aziz, A. Y. A. (2020). Peminggiran Tulisan Jawi sebagai Lambang Jati Diri 
Melayu: Satu Kajian Tinjauan (Abandonment of Jawi Script as a Symbol of Malay Identity: 
A Case Observation Research). 

Ahmad, S., Othman, H., Afkari, R., Rusdi, M., & Rahim, M. H. A. (2012). Cabaran Semasa Tulisan 
Jawi Sebagai Warisan Masyarakat Peradaban Bangsa Melayu. Journal of Techno-Social, 
4(2),  

Ahmad, S., Othman, H., Afkari, R., Rusdi, M., & Rahim, M. H. A. (2018). Tinjauan Terhadap 
Cabaran Semasa Tulisan Jawi Sebagai Warisan Masyarakat Peradaban Bangsa Melayu. 
Journal of Techno-Social, 10(1). https://doi.org/10.30880/JTS.2018.10.01.007 

Bety, B., Rusli, R., Choirunniswah, C., Syawaluddin, M., & Maryam, M. (2023). Cultural 
Reproduction of the Jawi Book in the Recitation Tradition in Palembang. Khazanah Sosial. 
https://doi.org/10.15575/ks.v5i4.22677 

Burhanudin, J. (2022). Two Islamic Writing Traditions in Southeast Asia: Kitab Jawi and Kitab 
Kuning with Reference to the Works of Da’ud Al-Fatani and Nawawi Al-Bantani. Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 60(1), 1-28. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.1-28 

Coluzzi, P. (2020). Jawi, an Endangered Orthography in the Malaysian Linguistic Landscape. 
International Journal of Multilingualism, 19(4), 630-646. 
https://doi.org/10.1080/14790718.2020.1784178 

https://www.malaysiakini.com/news/397898
https://doi.org/10.22452/JAT.vol14no1.11
https://doi.org/10.30880/JTS.2018.10.01.007
https://doi.org/10.15575/ks.v5i4.22677
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.1-28
https://doi.org/10.1080/14790718.2020.1784178


Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu 

 

86 

Dungcik, M. (2017). Jawi's Writing as a Malay Islamic Intellectual Tradition. Journal of Malay 
Islamic Studies,1(2), 113-120. https://doi.org/10.19109/JMIS.V1I2.3840 

Dungcik, M., & Bety, B. (2014). Standarisasi Sistem Tulisan Jawi di Dunia Melayu: Sebuah 
Upaya Mencari Standar Penulisan yang Baku Berdasarkan Aspek Fonetis. 

Gallop, A. T. (2014). Royal Minangkabau seals. Indonesia and The Malay World, 43(126), 270-
297. https://doi.org/10.1080/13639811.2014.957572 

Hakim, A. B., Osman, R. A., Mohamad, A., & Zainal, H. B. (2022). Jawi Writing as a Tool for 
Islamization of Knowledge. Al Hikmah International Journal of Islamic Studies and 
Human Sciences, 5(3 Special Issue), 116-127. https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g 

Hamid, F. A. F. A. (n.d.). Perkembangan Kaedah Tulisan Jawi, Analisa Beberapa Karya Raja Ali 
Haji Kelana. https://doi.org/10.22452/jat.vol2no1.4 

Hamid, F. A. F. B. A. (n.d.). Sistem Tulisan Jawi dalam Manuskrip Hikayat Raja Handak ms172 
(1832m) (Jawi Writing System in the Manuscripts of Hikayat Raja Handak ms172 
(1832m)). https://doi.org/10.22452/jat.vol14no1.11 

Hann, R. (2023). Moro Letters. https://doi.org/10.1007/978-981-19-0821-7_8 
Harun, M. H., Aziz, M. K. N. A., Rahim, E. A. A., Shuhairimi, A., & Ahmad, Y. (2018). Jawi 

Writing in Malay Archipelago Manuscript: A General Overview. 
https://doi.org/10.1051/MATECCONF/201815005054 

Hashim, S. N. I. B., Sidek, R. B. S. M., & Arshad, I. S. M. R. (n.d.). Tulisan Jawi Pelopor 
Keilmuan di Alam Melayu: Satu Kajian Awal. https://doi.org/10.51200/manu.vi.3578 

Hijjas, M. (2010). Not Just Fryers of Bananas and Sweet Potatoes: Literate and Literary Women 
in the Nineteenth-Century Malay World. Journal of Southeast Asian Studies, 41(1), 153-
172. https://doi.org/10.1017/S0022463409990294 

Hijjas, M. (2015). Entries 25 and 42 in a Jawi Sourcebook for the Study of Malay Palaeography 
and Orthography. 

How Jawi Script Influences Religious Attitudes: An Evidence from Aceh. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 
11(2), 633-633. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.922 

Ibrahim, N., & Malaysia, I. (2015). Jawi Script in Hadith Literatures in Malaysia: Issues and 
Challenges. 

Katkova, I. R. (2019). Letters from the Malay Sultanates of the 17th and 18th Centuries: An 
Unknown Collection in St. Petersburg. Itinerario, 43(1), 32-46. 
https://doi.org/10.1017/S0165115319000044 

Kratz, E. U. (2006). Like a Fish Gasping for Water: The Letters of a Temporary Spouse from 
Bengkulu. Indonesia and The Malay World, 34(100), 247-280. 
https://doi.org/10.1080/13639810601130119 

Latif, F. B. A. (2014). Sejarah Perkembangan Tulisan Jawi: Analisis Mengenai Teori Kang Kyoung 
Seok (Historical Development Of Jawi Script: Analysis To Theory Of Kang Kyoung Seok). 
Journal of Al-Tamaddun, 9(2), 1-15. 

Majid, G. M. (2019). Diplomatic correspondence: A comparative study on malay and javanese 
letters in 1800s. https://doi.org/10.22146/IKAT.V2I2.39239 

Mirnawati, M. (2019). Analisis semiotika dalam Teks al-Barzanji. 
https://doi.org/10.31314/AJAMIY.8.1.31-52.2019 

Mohamed, N. (2018). “Jawi” Language and its Role in Establishment Civilization of Malayonesia. 
https://doi.org/10.19109/JMIS.V2I1.2735 

Mu’jizah, M., & Mujiningsuh, E. N. (2023). Identitas dan Spirit Hidup ke Inspirasi Literasi 
Budaya: Studi Hikayat Hang Tuah. Aksara, 35(1), 40-40. 
https://doi.org/10.29255/aksara.v35i1.955.40--52 

 

https://doi.org/10.19109/JMIS.V1I2.3840
https://doi.org/10.1080/13639811.2014.957572
https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g
https://doi.org/10.22452/jat.vol2no1.4
https://doi.org/10.22452/jat.vol14no1.11
https://doi.org/10.1007/978-981-19-0821-7_8
https://doi.org/10.1051/MATECCONF/201815005054
https://doi.org/10.51200/manu.vi.3578
https://doi.org/10.1017/S0022463409990294
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.922
https://doi.org/10.1017/S0165115319000044
https://doi.org/10.1080/13639810601130119
https://doi.org/10.22146/IKAT.V2I2.39239
https://doi.org/10.31314/AJAMIY.8.1.31-52.2019
https://doi.org/10.19109/JMIS.V2I1.2735
https://doi.org/10.29255/aksara.v35i1.955.40--52


Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X 

87 

Nasir, N. E. B. C. (2001). Digitisation of an Endangered Written Language: The Case of the Jawi 
Script. 

Nasution, I. (2010). Sistem dan Kode Semiotika dalam Sastra: Suatu Proses Komunikasi. 
Naufal, M. A., & Wirajaya, A. Y. (2022). Konsep Jihad dalam Hikayat Samaun: Sebuah Tinjauan 

Semiotika Roland Barthes. LOA: Jurnal Ketatabahasaan dan Kesusastraan, 17(1), . 
https://doi.org/10.26499/loa.v17i1.2871 

Omar, A. H. (2022). Symbolisation in Ancient Tales: A Special Reference to the Malay Text 
Hikayat Merong Mahawangsa. https://doi.org/10.47298/jala.v4-i3-a2 

Omar, A. H. (2023). Symbolisation in Ancient Tales: A Special Reference to the Malay Text 
Hikayat Merong Mahawangsa. https://doi.org/10.47298/cala2022.1-1 

Othman, A. H. B. (2020). Shafi’i Scholars in Malay Manuscript. 
https://doi.org/10.36099/AJAHSS.2.8.2 

Putra, R., & Buduroh, M. (n.d.). Pemaknaan dan Simbolisasi Ikan dalam Khazanah Naskah 
Melayu: Analisis Semiotika Roland Barthes. 
https://doi.org/10.15408/dialektika.v10i2.35396 

Rahman, N. A. A., Amin, N. M., & Razali, W. N. (2017). Persepsi Pelajar Melayu Uniten 
Berkaitan Kemahiran Menggunakan Tulisan Jawi Sebagai Lambang Identiti Bangsa 
Melayu dan Tulisan Jawi Sebagai Lambang Identiti Bangsa Melayu Beragama Islam. 
https://doi.org/10.33102/SAINSINSANI.VOL2NO1.49 

Rahman, R. A., Riadussolihin, R., & Herlina, L. (2024). Degradasi Serapan Aksara Arab dan 
Melemahnya Pengaruh Islam: Analisis Historis Terhadap Aksara Aljamiado, Xiaojing dan 
Jawi. El-Tsaqafahnull. https://doi.org/10.20414/tsaqafah.v23i1.9832 

Rakhadiyanti, M. A., & Limbong, P. F. (2020). Islamic Custom of Letter and Seal in Sarakata 
Manuscript “Surat-Surat dari Aceh”. https://doi.org/10.31291/HN.V9I2.574 

Rizki, S. (2020). Nurturing Jawi Through Education: Mirroring Jawi Education in Aceh and 
Malaysia. https://doi.org/10.22146/IKAT.V3I2.45276 

Rusli, R. (2023). Manuskrip Beraksara Jawi Pada Khazanah Pustaka EAP British Library. 
Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman, 13(1), 115-136. 
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i1.1625 

Shariffudin, S. H. B., Osman, R. A., Majlan, N. S. B., & Yazid, N. H. B. M. (2022). Islamic 
Perspective in ‘Hikayat Raja-Raja Pasai’ and Its Relevance in the Contemporary Muslim 
World. Al Hikmah International Journal of Islamic Studies and Human Sciences, 5(3 
Special Issue), 79-95. https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3e 

Song, M. A. H. A. (2024). Analisis Persepsi Pelajar Institut Pengajian Tinggi (IPT) di Selatan 
Thailand Terhadap Tulisan Jawi: Kajian Kes Pelajar Kolej Islam Syeikh Daud Al-Fathani 
(KISDA), Yala, Thailand. Melayu, 17(2), 189-220. 
https://doi.org/10.37052/jm.17(2)no2 

Yusof Embong. (1987). Haji Wan Abdullah Haji Wan Mohd Amin (Tuk Syeikh Duyung). 
Pesaka: Monograf Lembaga Muzium Negeri Terengganu, 4, 75–107. 

Wan Ali Haji Wan Mamat. (1988). Pemuliharaan Buku dan Manuskrip. Kuala Lumpur: Dewan 
Bahasa dan Pustaka. 

Awang Sariyan. (2019, Oktober 15–17). Sumbangan manuskrip Melayu lama kepada peradaban 
bangsa. Persidangan Antarabangsa Manuskrip Melayu Lama, Perpustakaan Negara 
Malaysia, Kuala Lumpur. 

Nafisah Ahmad. (2015, Oktober 27). 4,600 manuskrip tulisan Jawi belum dikaji. Berita Harian 
Online. 

 
 

https://doi.org/10.26499/loa.v17i1.2871
https://doi.org/10.47298/jala.v4-i3-a2
https://doi.org/10.47298/cala2022.1-1
https://doi.org/10.36099/AJAHSS.2.8.2
https://doi.org/10.15408/dialektika.v10i2.35396
https://doi.org/10.33102/SAINSINSANI.VOL2NO1.49
https://doi.org/10.20414/tsaqafah.v23i1.9832
https://doi.org/10.31291/HN.V9I2.574
https://doi.org/10.22146/IKAT.V3I2.45276
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i1.1625
https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3e
https://doi.org/10.37052/jm.17(2)no2

