Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu

MANUSKRIP MELAYU SEBAGAI WACANA KOMUNIKASI
TRADISIONAL: KAJIAN SEMIOLOGI TERHADAP
WARISAN TERENGGANU

MALAY MANUSCRIPTS AS A MEDIUM OF TRADITIONAL
COMMUNICATION: A SEMIOLOGICAL STUDY OF
TERENGGANU'S HERITAGE

Ahmad Ashraf Roshata’, Khazri Osman®*, Najihah Abd Wahid’?, & Mohd Fuad Othman*
Fakulti Pengajian Kontemporari Islam, Universiti Sultan Zainal Abidin L3
Pusat Kajian Dakwah dan Kepimpinan, Fakulti Pengajian Islam, UKM™*
khazri@ukm.edu.my™

ABSTRACT

This study examines Malay manuscripts as a form of traditional communication discourse, with a

specific focus on the intellectual and cultural heritage of the state of Terengganu. The approach

employed is based on Roland Barthes” semiotic theory, which interprets cultural texts through the
relationship between the signifier and the signified to produce a sign that conveys meaning within a

specific cultural context. Jawi script, which has been the primary writing system for Malay
manuscripts since the 13th century, is analysed not merely as a writing medijum but as a cultural sign

system that carries literal, connotative, and mythological meanings. This qualitative study applies
document analysis to several key manuscripts, including Hikayat Raja Handak, Tuhfat al-Nafis,

Sulalar al-Salatin, and the Terengganu Inscription Stone. The findings indicate that narrative

structure, cultural symbols, and linguistic style in these manuscripts function as codes of
communication thar implicitly convey religious values, political authority, and Malay-Islamic
identity. Symbols such as the crown, ceremonial mat, moon, and star represent layered meanings
that shape a collective narrative of divine power, sovereignty, and the sanctity of knowledge. The
Terengganu Inscription Stone, for instance, is interpreted as an early sign of Islamisation and the
legitimisation of power, later internalised as a cultural myth. This study proposes that preservation

and digitisation efforts of Malay manuscripts be conducted more comprehensively, supported by a

reflective and contextual semiotic analysis. The findings reinforce the understanding thar Malay
manuscripts are not merely historical documents but serve as rich cultural communication discourses
that are significant to the construction of national identity rooted in Malay-Islamic heritage.

Keywords: Malay manuscripts, Jawi Script, Barthes' Semiotics, Cultural Communication
Discourse, Terengganu's Intellectual Heritage

ABSTRAK
Kajian ini meneliti manuskrip Melayu sebagai wacana komunikasi tradisional dengan memberikan
tumpuan khusus kepada warisan intelektual dan budaya negeri Terengganu. Pendekatan yang
digunakan berasaskan teori semiotik Roland Barthes, yang mentafsir teks budaya melalui
hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified) untuk membentuk tanda (sign) yang
membawa makna dalam konteks tertentu. Tulisan Jawi, yang menjadi sistem tulisan utama dalam
manuskrip Melayu sejak abad ke-13, dianalisis bukan sekadar sebagai medium penulisan, tetapi
sebagai sistem tanda budaya yang mengandungi makna literal, konotatif dan mitologi. Kajian ini
menggunakan kaedah kualitatif melalui analisis dokumen terhadap beberapa manuskrip utama

seperti Hikayar Raja Handak, Tuhfat al-Nafis, Sulalar al-Salatin dan Batu Bersurat Terengganu.

76


mailto:khazri@ukm.edu.my

Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X

Hasil kajian menunjukkan bahawa struktur naratif, lambang budaya dan gaya bahasa dalam
manuskrip berperanan sebagai kod komunikasi yang menyampaikan nilai agama, autoriti politik
dan identiti Melayu-Islam secara tersirat. Simbol-simbol seperti mahkota, tikar sembah, bulan dan
bintang membawa lapisan makna yang membentuk naratif kolektif tentang kuasa ilahi, kedaulatan
serta kesucian ilmu. Batu Bersurat misalnya, ditafsirkan sebagai tanda awal proses Islamisasi dan
legitimasi kekuasaan yang kemudiannya diterima sebagai mitos budaya. Kajian ini mencadangkan
agar usaha pemuliharaan dan pendigitalan manuskrip Melayu dilaksanakan secara lebih
menyeluruh, disertai dengan pendekatan analisis semiotik yang mendalam dan kontekstual.
Penemuan ini memperkukuh kefahaman bahawa manuskrip Melayu bukan sekadar dokumen
sejarah, manakala wacana komunikasi budaya yang kaya dengan makna dan signifikan dalam
pembinaan identiti kebangsaan berasaskan warisan Melayu dan Islam.

Kata Kunci: Manuskrip Melayu, Tulisan Jawi, Semiotik Barthes, Wacana komunikasi budaya,
Warisan intelektual Terengganu

PENGENALAN

Kajian terhadap manuskrip Melayu di Terengganu daripada perspektif semiotik telah muncul
sebagai bidang penyelidikan yang penting berikutan peranannya sebagai sistem komunikasi budaya
yang mengandungi nilai sejarah, keagamaan dan sosial. Tulisan Jawi, yang merupakan abjad Arab
yang diubah suai bagi menyesuaikan dengan fonologi bahasa Melayu, telah menjadi medium
utama dalam penyebaran ilmu Islam dan pembentukan identiti Melayu sejak abad ke-13,
menggantikan tulisan-tulisan terdahulu seperti Pallava dan Kawi (Latif, 2014; Yahaya, 2016;
Dungcik, 2017). Manuskrip-manuskrip ini bukan sahaja memelihara teks kesusasteraan dan agama,
malah menjadi wadah bagi lambang budaya dan struktur naratif yang mencerminkan falsafah dan
pandangan alam orang Melayu (Harun et al., 2018; Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.).
Kepentingan sosio-budaya manuskrip Jawi turut terserlah melalui penggunaannya dalam bidang
pentadbiran, pendidikan dan penentangan terhadap pengaruh penjajahan, dengan koleksi yang
berjumlah ratusan tersimpan di arkib-arkib wilayah (Rusli, 2023; Katkova, 2019). Namun begitu,
peminggiran tulisan ini pada masa kini menyerlahkan keperluan mendesak untuk diberi perhatian
ilmiah (Abdullah & Aziz, 2020; Ahmad et al., 2018). Masalah khusus yang ditangani dalam kajian
ini ialah kurangnya analisis semiotik terhadap manuskrip Melayu di Terengganu, khususnya dari
segi bagaimana tulisan Jawi, bentuk naratif dan lambang budaya berfungsi sebagai sistem makna
dalam kerangka semiologi Barthes (Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.; Naufal & Wirajaya,
2022). Kajian sedia ada sering memfokuskan aspek sejarah atau linguistik tanpa mengintegrasikan
teori semiotik untuk menghuraikan lapisan pemaknaan yang tersirat dalam teks-teks tersebut
(Latif, 2014; Gallop, 2014; Mirnawati, 2019). Tambahan pula, masih wujud perdebatan tentang
sejauh mana tulisan Jawi terus mewakili identiti Melayu dalam dominasi tulisan Rumi (Abdullah
& Aziz, 2020; Ibrahim & Malaysia, 2015). Tanpa analisis semiotik yang menyeluruh, kekuatan
komunikasi dalam manuskrip sukar difahami sepenuhnya. Keadaan ini turut menjejaskan usaha
memelihara warisan budaya tidak ketara (Ahmad et al., 2012; Dungcik, 2017). Langkah untuk
menangani jurang ini penting untuk memelihara tradisi keilmuan Melayu dan membentuk dasar
kebudayaan yang lebih berasaskan warisan (Rahman et al., 2017; Rizki, 2020). Kerangka
konseptual kajian ini berasaskan semiologi Barthes yang mentakrifkan manuskrip sebagai sistem
tanda, tulisan Jawi (penanda) menyampaikan nilai budaya dan identiti (yang ditandakan) melalui
kod naratif dan simbolik (Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.; Nasution, 2010). Pendekatan ini
menghubungkan unsur linguistik, visual dan simbolik untuk mentafsir manuskrip sebagai teks
yang kompleks dan sarat dengan nilai falsafah serta norma sosial masyarakat Melayu.

77



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu

Penggabungan teori semiotik dengan kajian manuskrip membolehkan satu analisis pelbagai
dimensi yang sejajar dengan matlamat penyelidikan (Omar, 2023; Putra & Buduroh, t.th.).

Oleh itu, kajian ini bertujuan menganalisis manuskrip Melayu sebagai wacana komunikasi
tradisional dengan memberi tumpuan kepada warisan Terengganu melalui pendekatan semiologi
Barthes. Dengan meneliti tulisan Jawi, struktur naratif dan simbol-simbol budaya yang terkandung
dalam manuskrip, kajian ini berhasrat mengungkap sistem tanda yang menyampaikan makna
tersirat berkaitan nilai, identiti dan falsafah masyarakat Melayu-Islam. Pendekatan ini diharapkan
dapat melengkapi kekurangan dalam bidang penyelidikan yang telah dijalankan serta
memperkukuh usaha memelihara dan memahami warisan budaya tidak ketara yang kian terhakis
dalam arus perubahan zaman.

PERNYATAAN MASALAH

Meskipun manuskrip Melayu telah lama diiktiraf sebagai warisan ilmu dan budaya yang penting,
sebahagian besar kajian sedia ada masih memberi tumpuan kepada aspek filologi, sejarah dan
linguistik semata-mata (Latif, 2014; Gallop, 2014; Harun et al., 2018). Dalam konteks negeri
Terengganu yang kaya dengan warisan manuskrip serta tradisi keilmuan Islam, penyelidikan
terhadap manuskrip tersebut masih belum banyak menelusuri fungsinya sebagai wacana
komunikasi budaya yang mengandungi nilai, identiti dan falsafah masyarakat (Omar, 2023; Rusli,
2023). Sejak abad ke-13, tulisan Jawi menjadi sistem utama dalam manuskrip Melayu. Namun, ia
sering dianggap sekadar alat penulisan, bukan sebagai sistem tanda budaya yang mengandungi
makna tersirat (Yahaya, 2016; Dungcik, 2017). Hal ini telah mengehadkan pemahaman terhadap
potensi tulisan Jawi sebagai unsur semiotik yang menggambarkan autoriti, keagamaan dan identiti
kolektif masyarakat Melayu-Islam (Abdullah & Aziz, 2020). Dalam masa yang sama, dominasi
tulisan Rumi dalam sistem pendidikan dan komunikasi semasa mengurangkan penggunaan tulisan
Jawi, yang seterusnya menimbulkan pertanyaan tentang peranannya dalam kelangsungan
pewarisan budaya (Ibrahim & Malaysia, 2015; Ahmad et al., 2018).

Dari aspek yan lain, kajian yang mengaplikasikan kerangka semiologi Roland Barthes
terhadap manuskrip Melayu masih terhad (Putra & Buduroh, t.th.; Naufal & Wirajaya, 2022).
Kekurangan analisis menyeluruh terhadap struktur naratif, lambang budaya serta hubungan
penanda dan petanda dalam teks telah mengehadkan pemahaman terhadap lapisan makna yang
lebih mendalam dalam wacana manuskrip (Nasution, 2010; Mirnawati, 2019). Maka, adalah wajar
untuk memperluas penyelidikan yang menilai manuskrip Melayu, khususnya dari Terengganu,
sebagai sistem komunikasi budaya dengan menggunakan pendekatan semiotik Barthes. Penelitian
sebegini berpotensi menyumbang kepada pemerkasaan warisan budaya tidak ketara dan

memperkukuh kedudukan tulisan Jawi dalam bidang keilmuan Melayu-Islam semasa (Rahman et
al., 2017; Rizki, 2020).

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan reka bentuk analisis dokumen dan analisis
teks. Fokus utama diberikan kepada beberapa manuskrip Melayu warisan Terengganu yang
menjadi sumber primer, termasuk Hikayar Raja Handak, Tuhfar al-Nafis, Sulalat al-Salatin dan
manuskrip batu bersurat Terengganu. Manuskrip ini dipilih berdasarkan nilai sejarah, kandungan
budaya dan penggunaan tulisan Jawi sebagai sistem komunikasi tradisional. Data sekunder terdiri
daripada artikel jurnal, laporan institusi, buku ilmiah serta hasil kajian terdahulu yang berkaitan

78



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X

dengan sejarah, semiotik dan pemikiran Melayu-Islam. Pemilihan sumber sekunder dilakukan
secara purposive bagi menyokong penafsiran kandungan manuskrip dalam konteks komunikasi
budaya. Analisis data dilaksanakan melalui pendekatan semiologi Roland Barthes, yang
menekankan dua tahap utama: (i) denotasi, iaitu pemerhatian terhadap struktur permukaan teks,
seperti bahasa, simbol, gaya dan bentuk naratif; dan (ii) konotasi, yakni pentafsiran makna tersirat
dan mitos budaya yang dibawa oleh tanda-tanda tersebut. Melalui pendekatan ini, manuskrip
dianalisis sebagai teks budaya yang sarat dengan sistem tanda, seterusnya membolehkan pengkaji
menelusuri fungsi komunikasi, identiti dan nilai masyarakat Melayu silam yang terakam dalam
teks.

Kerangka Teori
Kajian ini menggunakan teori Semiotik Barthes (1977). Dalam usaha menganalisis manuskrip
Melayu sebagai teks budaya, kajian ini menerapkan pendekatan semiologi yang diasaskan oleh
Ferdinand de Saussure dan dikembangkan oleh Roland Barthes. Menurut Saussure dalam Course
in General Linguistics (1916), semiologi ialah cabang sains yang mengkaji sistem tanda secara
umum, merangkumi bukan sahaja bahasa lisan, tetapi juga imej visual, gerak isyarat, objek serta
unsur budaya lain yang membentuk sistem pemaknaan (systems of signification). Barthes pula
menegaskan bahawa meskipun semiologi bersifat eksperimental, hampir semua sistem tanda dalam
masyarakat moden akhirnya melibatkan bahasa sebagai medium utama penandaan. Dalam konteks
ini, kajian ini menerima pandangan Barthes bahawa bahasa bukan sahaja memainkan peranan
sebagai perantara makna, tetapi menjadi model utama dalam memahami sistem komunikasi
budaya. Semiotik Barthes melibatkan bukan sekadar fonem atau morfem, tetapi unit-unit
pemaknaan lebih besar seperti mitos, naratif dan objek budaya. Oleh itu, setiap teks budaya
termasuk manuskrip dan prasasti difahami sebagai struktur tanda yang dibina melalui hubungan
antara penanda dan petanda. Barthes turut meminjam kerangka linguistik struktural seperti langue
dan parole, sintagm dan sistem serta denotasi dan konotasi bagi membina satu klasifikasi ilmiah
terhadap fenomena budaya. Melalui kerangka ini, kajian ini menganalisis manuskrip Melayu
dengan membahagikannya kepada unit-unit bacaan (lexia), lalu meneliti pelbagai lapisan makna
yang tersirat dalam naratif dan simbol budaya teks. Menurut beliau, penandaan (signification)
dalam semiologi melibatkan hubungan antara penanda (signifier) dan yang ditandai (signified),
yang bersama-sama membentuk randa (sign). Untuk memahami komunikasi budaya yang tersirat
dalam manuskrip Melayu, tiga pemerhatian utama Barthes dapat diaplikasikan:
a.  Aktualisasi
Barthes menyatakan bahawa aktualisasi merujuk kepada penggunaan bahasa atau perkataan
dalam bentuk yang jelas dan langsung. Dalam konteks manuskrip Melayu seperti 7uhfar al-Nafis
atau Sulalar al-Salatin, elemen literal seperti nama raja, tempat atau peristiwa sejarah berfungsi
sebagai penanda dengan makna yang nyata. Makna ini boleh dikenal pasti tanpa analisis
simbolik yang mendalam dan biasanya berkaitan dengan maklumat faktual dalam teks.
b. Peluasan Sistem Penanda
Pemerhatian ini menekankan bahawa sistem tanda dalam teks tidak berfungsi secara terpisah,
tetapi saling bertindih dengan sistem budaya lain seperti pakaian, makanan atau adat istiadat.
Dalam manuskrip Melayu, contohnya, penggunaan lambang seperti "mahkota” atau "tikar
sembah" bukan sekadar imej, tetapi mewakili kod budaya tertentu seperti kekuasaan, adat
dan strukeur sosial. Oleh itu, pembacaan semiotik terhadap manuskrip memerlukan pengkaji
untuk memahami sistem budaya yang tersirat tanda-tanda tersebut.
c. Hubungan antara lambang dengan makna
Hubungan antara lambang dan makna bersifat kontekstual serta bergantung kepada latar
budaya dan tahap pengetahuan pembaca. Sebagai contoh, simbol bulan dan bintang yang

79



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu

lazim ditemukan dalam manuskrip keagamaan ditafsirkan secara langsung sebagai lambang
ketuhanan dalam tradisi Islam, manakala secara konotatif pula membawa makna
pencerahan rohani dan petunjuk Ilahi. Oleh sebab lambang atau penanda dalam
manuskrip terdiri daripada unsur kebendaan seperti tulisan, imej atau susunan visual,
analisis semiotik perlu meneliti elemen-elemen ini dengan cermat. Simbol grafik, ilustrasi
dan gaya penulisan dalam teks tradisional membantu menyampaikan makna secara tersirat.
Unsur-unsur ini memperlihatkan cara masyarakat dahulu mengungkap pemikiran dan
nilai budaya mereka melalui lambang dan susunan bahasa.

Latar Keilmuan dan Pemuliharaan Manuskrip Melayu Di Terengganu

Manuskrip Melayu telah lama menjadi bukti kecemerlangan intelektual umat Islam di alam Melayu,
termasuk di negeri Terengganu. Menurut Harun Mat Piah (2016), sumbangan ulama silam terbukti
melalui kewujudan kira-kira 22,000 manuskrip dalam pelbagai bidang ilmu. Di Terengganu sahaja,
ulama tempatan telah menghasilkan pelbagai khazanah ilmu yang didokumentasikan mengikut
teknologi penulisan ketika itu. Batu Bersurat merupakan antara contoh manuskrip paling ikonik
yang menjadi simbol awal penyebaran Islam di negeri ini. Pelbagai naskhah dalam bidang figh, usul
figh, usuluddin, tasawuf, tafsir dan hadis telah dikarang dan diamalkan oleh masyarakat Islam pada
masa lalu. Perkara ini memperlihatkan peranan manuskrip sebagai medium dokumentasi dan
komunikasi ilmu dalam tradisi keilmuan mereka (Wan Ali Haji, 2014). Di Malaysia, usaha
pelestarian manuskrip Melayu dilaksanakan secara sistematik melalui penubuhan Pusat Manuskrip
Melayu oleh Perpustakaan Negara Malaysia (PNM) pada tahun 1985, yang kemudiannya diangkat
sebagai Pusat Kebangsaan Manuskrip Melayu pada tahun 2004. Sejak itu, PNM telah menyusun
dan menerbitkan sepuluh siri Katalog Manuskrip Melayu Koleksi Perpustakaan Negara Malaysia.
Katalog pertama yang bertajuk Katalog Manuskrip Melayu Koleksi Perpustakaan Negara Malaysia:
Satu Karalog Ringkas diterbitkan secara berperingkat antara tahun 1987 hingga 1990, diikuti
penyusunan dan penerbitan katalog baharu bermula tahun 2000. Keseluruhan sepuluh katalog
tersebut telah menghimpunkan sejumlah 4,884 naskhah asli manuskrip Melayu lama, angka yang
masih kecil berbanding puluhan ribu manuskrip yang diketahui wujud di seluruh dunia.

Lebih penting lagi, Dewan Bahasa dan Pustaka turut memainkan peranan dalam pelestarian
warisan ini melalui penubuhan Pusat Manuskrip Melayu di bawah Pusat Dokumentasi Melayu, yang
setakat ini telah menghimpunkan lebih daripada 400 manuskrip Melayu lama (Awang Sariyan, 2019).
Meskipun demikian, masih terdapat banyak manuskrip Jawi yang belum dikaji dan dikatalogkan.
Menurut Nafisah Ahmad (2015), sebanyak 4,600 manuskrip Jawi dalam pelbagai bidang ilmu
berada dalam koleksi Perpustakaan Negara Malaysia tanpa kajian menyeluruh. Manuskrip bertulisan
Jawi dianggap sangat signifikan bagi umat Melayu Islam kerana kebanyakan karya terdahulu ditulis
dalam tulisan ini. Menurut Makmur Haji Harun (2017), manuskrip Jawi merupakan khazanah
penting yang menjadi rujukan pelbagai bidang termasuk sejarah. Salah satu contoh ialah Manuskrip
Hikayat Raja Handak yang mengisahkan tentang kepahlawanan zaman Rasulullah SAW, sekali gus
menunjukkan potensi teks sebagai alat komunikasi nilai dan identiti (Abdul Hamid, 2019). Tulisan
Jawi dalam Hikayat Raja Handakbukan sahaja berfungsi sebagai medium penulisan, tetapi juga sebagai
penanda (signifier) yang memaparkan kehalusan estetika dan keilmuan masyarakat Melayu silam.
Bentuk naratif hikayat ini memperlihatkan struktur konotatif melalui penggunaan metafora raja
sebagai bayangan kepimpinan Ilahi dan pembela umat, yang membawa petanda (signified) kekuasaan
suci dan amanah ketuhanan. Apabila naratif ini berulang dalam pelbagai manuskrip seumpamanya,
naratif ini membentuk mitos kedaulatan raja Melayu sebagai pilihan Ilahi, yang kemudiannya diterima
sebagai kebenaran budaya tanpa dipersoalkan. Oleh yang demikian, pendekatan semiotik Barthes
membolehkan analisis ini merungkaikan bagaimana strukeur tulisan dan naratif manuskrip menyumbang
kepada pemaknaan kuasa, identiti dan nilai masyarakat silam secara simbolik dan sistematik.

80



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X

Kajian ini turut memberi penekanan terhadap usaha pendokumentasian manuskrip yang
belum dikatalogkan. Awang Sariyan (2020) menyatakan bahawa puluhan ribu manuskrip Melayu
dalam bidang agama, ketatanegaraan, sejarah, undang-undang, perubatan, persenjataan dan surat
rasmi masih belum diklasifikasikan. Kajian ini memberi tumpuan kepada 14 manuskrip Jawi di
Muzium Terengganu yang akan diklasifikasikan mengikut bidang ilmu untuk memudahkan
penyelidikan. Antara contoh manuskrip penting termasuklah catatan mengenai Sekretaris Sultan
Terengganu sebagaimana dicatat oleh Mohd Shaghir (2000). Kandungan manuskrip ini jelas
menunjukkan kepelbagaian fungsi teks dalam bidang pentadbiran dan agama. Justeru,
pengelompokan manuskrip mengikut bidang ilmu adalah penting bagi mengelakkan kekeliruan
dalam penyelidikan serta memudahkan akses oleh pelajar, pengkaji dan masyarakat umum.
Mengikut rekod Dewan Bahasa dan Pustaka (2021), sebanyak 343 judul manuskrip telah dikenal
pasti, dengan 182 daripadanya merangkumi pelbagai disiplin seperti bahasa, biografi, agama,
kesusasteraan rakyat, perubatan tradisional, sejarah dan undang-undang. Muhammad Saufi dan Nor
Asyikin (2021) pula melaporkan bahawa masih banyak manuskrip bernilai tinggi tersimpan di luar
negara, termasuk yang belum dikatalogkan di institusi luar. Anne Muhammad (2017) memetik
kenyataan Ketua Pengarah Perpustakaan Negara Malaysia bahawa pihak Perpustakaan Negara
sedang melaksanakan satu inisiatif berskala besar bagi mengumpulkan lebih 20,000 manuskrip yang
berkaitan dengan ketamadunan Melayu, termasuk lebih 15,000 naskhah yang dikenal pasti berada
di luar negara. Menurut Datuk Nafisah Ahmad, Ketua Pengarah, objektif utama usaha ini adalah
untuk mewujudkan sebuah pangkalan data induk manuskrip Melayu yang boleh diakses oleh
pelbagai pihak bagi tujuan kajian dan pembelajaran. Walaupun sebahagian besar manuskrip tersebut
belum diperoleh dalam bentuk salinan fizikal, kewujudannya telah dikenal pasti melalui aktiviti
pengesanan. Hasil siasatan menunjukkan hanya 4,884 naskhah asal yang kini disimpan di
Perpustakaan Negara Malaysia, manakala selebihnya berada di pelbagai institusi di luar negara,
termasuk di Rusia, Algeria dan Jerman. Usaha pengesanan dan dokumentasi manuskrip ini akan
terus diperkasakan sebagai sebahagian daripada agenda nasional untuk memelihara, merekodkan serta
menginstitusikan warisan ilmu Melayu dalam bentuk digital yang tersusun. Pendigitalan ini bukan
sahaja berperanan sebagai strategi pemuliharaan, tetapi juga sebagai usaha pembudayaan ilmu dan
pengukuhan identiti kebangsaan melalui akses terbuka kepada sumber primer ketamadunan Melayu.

Dapatlah dikatakan bahawa cabaran utama yang melingkari dunia manuskrip Melayu
silam bukan sahaja melibatkan isu kepupusan fizikal dan kurangnya usaha pemuliharaan
bersepadu, malah turut membabitkan kekurangan pendekatan analytical yang mampu
mengangkat manuskrip sebagai teks budaya yang signifikan. Oleh itu, kajian ini dilaksanakan bagi
menilai semula manuskrip Melayu khususnya warisan Terengganu sebagai satu bentuk wacana
komunikasi tradisional yang sarat dengan makna simbolik. Kajian ini menggunakan pendekatan
semiologi untuk meneliti sistem tanda dan makna dalam teks manuskrip. Melalui analisis ini,
manuskrip diketengahkan sebagai medium penting dalam menyampaikan budaya, ilmu dan
identiti bangsa yang wajar terus dikaji dan dihargai.

ANALISIS KOMUNIKASI TRADISIONAL DALAM MANUSKRIP MELAYU MELALUI
PERSPEKTIF SEMIOTIK

Manuskrip Melayu merujuk hasil penulisan tangan dalam bahasa Melayu menggunakan tulisan
Jawi yang telah dihasilkan sejak abad ke-16 hingga awal abad ke-20. Menurut Perpustakaan Negara
Malaysia (2019), manuskrip ini merangkumi pelbagai disiplin ilmu seperti kesusasteraan, sejarah,
agama, undang-undang, perubatan dan ketatanegaraan, serta turut mengandungi unsur mistik
seperti azimat dan petua. Penanda katalog seperti “MSS” lazim digunakan untuk mengenal pasti
koleksi manuskrip ini. Berdasarkan laporan Pusat Dokumentasi Manuskrip (2021), sebanyak 343

81



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu

judul manuskrip telah dikumpulkan, melibatkan variasi aksara seperti Jawi, Rumi, Sanskrit, Bugis,
Rencong dan Palava serta ditulis pada pelbagai medium termasuk kertas, buluh dan daun lontar.
Keanekaragaman ini mencerminkan kekayaan semiotik yang merentasi bentuk, fungsi dan nilai
budaya dalam khazanah Melayu. Antara bidang penulisan yang sering diketengahkan dalam kajian
manuskrip Melayu termasuklah bidang keagamaan Islam, yang kebanyakannya ditulis dalam
tulisan Jawi dan Arab. Kandungan karya dalam bidang ini meliputi pelbagai cabang ilmu seperti
tajwid, fekah, tasawuf, akhlak dan sejarah Islam. Sementara itu, bidang tradisi tempatan turut
tergambar melalui karya-karya berunsur hikayat, kebudayaan dan perubatan tradisional yang
memperlihatkan keunikan serta keluasan warisan ilmu masyarakat Melayu.

Kajian terhadap manuskrip Melayu memainkan peranan penting dalam mengisi
kelompangan ilmu yang masih wujud, khususnya bagi memahami falsafah dan jati diri bangsa
Melayu secara lebih menyeluruh. Namun, setakat ini hanya sekitar 30 peratus daripada kira-kira
20,000 manuskrip Melayu yang dikenal pasti di seluruh dunia telah dikaji secara mendalam
(Asmak et al., 2013). Dalam konteks ini, teori semiologi yang diperkenalkan oleh Barthes (1977)
memberikan kerangka penting untuk memahami teks sebagai sistem tanda yang membina makna
berdasarkan hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified), yang kemudiannya
membentuk tanda (sign) dalam sesuatu konteks budaya. Kerangka ini menjelaskan bahawa setiap
teks, termasuk manuskrip Melayu, bukan sekadar menyampaikan maklumat literal, tetapi turut
mencerminkan wacana budaya yang sarat dengan makna yang tersirat. Pandangan ini disokong
oleh Awang Sariyan (2020), yang menegaskan bahawa lebih 20,000 manuskrip Melayu yang
tersimpan di pelbagai institusi antarabangsa bukan sekadar membuktikan keluasan ilmu bangsa
Melayu dalam pelbagai bidang, malah berfungsi sebagai sistem komunikasi budaya yang dinamik
dan terus relevan dalam wacana ilmu kontemporari.

Dalam kerangka semiologi, Barthes (1977) menekankan bahawa proses penandaan
terbentuk daripada hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified) untuk menghasilkan
tanda (sign) yang membawa makna dalam konteks budaya tertentu. Hal ini disokong oleh Awang
Sariyan (2020) yang menegaskan bahawa lebih 20,000 manuskrip Melayu yang tersimpan di
pelbagai institusi antarabangsa menjadi bukti akan keluasan ilmu bangsa Melayu dalam pelbagai
bidang, selain berperanan sebagai sistem komunikasi budaya yang dinamik. Makmur et al. (2017),
menerusi analisis terhadap 7uhfar al-Nafis dan Sulalat al-Salatin, turut membuktikan bahawa simbol
serta struktur naratif dalam manuskrip Melayu memperlihatkan penggunaan sistem tanda budaya
yang kompleks. Simbol seperti “mahkota” dan “keris” bukan sekadar hiasan visual, malah membawa
makna ideologi yang berkait rapat dengan lambang kekuasaan, maruah dan kedaulatan dalam
struktur sosial masyarakat terdahulu. Unsur ini memperlihatkan peluasan sistem tanda yang
merangkumi bukan sahaja bidang kesusasteraan, tetapi juga aspek budaya material, selaras dengan
pemerhatian kedua dalam kerangka pemikiran Barthes.

Tulisan Jawi Sebagai Sistem Tanda Dalam Manuskrip dan Sumbangan Terhadap
Komunikasi Ilmu dan Budaya

Tulisan Jawi bukan sekadar medium penulisan utama dalam manuskrip Melayu, malah
merupakan penanda visual yang membawa petanda kepada sistem dokumentasi ilmu dan warisan
budaya Melayu-Islam. Dari sudut semiotik Roland Barthes, struktur tulisan ini mewakili konozasi
identiti keilmuan dan keagamaan masyarakat silam. Penyebaran tulisan Jawi dalam Kesultanan
Melayu seperti Johor, Pattani dan Melaka memperkukuh pandangan bahawa tulisan ini
melambangkan sistem ilmu dan ketamadunan Melayu-Islam yang diiktiraf. Dengan itu, setiap
aksara dan gaya penulisan dalam manuskrip bukan hanya menyampaikan teks, namun turut

82



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X

memuatkan naratif yang menstrukturkan persepsi budaya terhadap ilmu dan agama. Evolusi bahan
penulisan daripada batu dan pahat kepada kertas, kulit kayu dan daun lontar merupakan
perubahan bentuk penanda fizikal yang terus membawa petanda terhadap nilai keilmuan dan
peradaban Melayu. Dalam kerangka pemikiran Barthes, kepelbagaian bidang seperti bahasa,
falsafah dan agama dalam manuskrip Jawi membawa makna konotatif yang luas. Dunia ilmu yang
terbina dalam teks tersebut bersifat merentas generasi dan mencerminkan kesinambungan
keilmuan Melayu-Islam. Setiap medium yang digunakan bukan sekadar menyimpan teks, tetapi
turut mengukuhkan miros bahawa manuskrip ialah lambang keberterusan tamadun dan bukti
ketulenan ilmu yang diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Simbol-simbol yang
tersusun dalam struktur naratif manuskrip memperlihatkan penggunaan sistem tanda yang
berfungsi menyampaikan makna tersirat berkaitan nilai dan pandangan dunia masyarakat Melayu.

Penggunaan tulisan Jawi tersebar luas dalam lingkungan Kesultanan Melayu seperti Johor,
Brunei, Suluh, Pattani, Melaka, Ternate dan Aceh, khususnya dalam urusan persuratan istana dan
perdagangan antarabangsa. Menurut Jabatan Warisan Negara (2021), judul-judul manuskrip
diklasifikasikan mengikut istilah seperti Aikayat, syair, kitab, kanun dan salasilah. Judul-judul ini
menunjukkan keluasan wacana dan cakupan ilmu yang disampaikan serta menjadi petanda genre
dalam komunikasi tradisional masyarakat silam. Bentuk prosa dan puisi pula berfungsi sebagai
wasilah utama penyampaian ilmu. Hikayar digunakan untuk merekodkan sejarah dan undang-undang
secara alegori, manakala syairmenjadi medium menyampaikan nilai moral, akidah dan tasawuf secara
simbolik dan retorik. Menurut kajian Makmur et al. (2017) terhadap manuskrip 7uhAfar al-Nafis dan
Sulalar al-Salatin, kedua-dua karya agung tersebut membuktikan keupayaan penulis Melayu dalam
menggunakan tulisan Jawi sebagai alat komunikasi berpengaruh dan berkesan. Kedua-dua teks ini
bukan sahaja mengandungi maklumat sejarah, malah turut berperanan sebagai sistem tanda budaya
yang membentuk identiti dan naratif bangsa. Oleh itu, kepentingan kajian terhadap manuskrip Jawi
lama amat signifikan kerana dapat membantu menyingkap struktur komunikasi tradisional yang
menjadi asas kepada pembentukan pemikiran, nilai dan warisan Melayu-Islam.

Oleh itu, pendekatan semiotik Barthes membuka ruang tafsiran yang lebih mendalam
terhadap manuskrip Melayu. Manuskrip bukan sekadar teks sejarah, tetapi sebagai wacana
komunikasi budaya yang kaya dengan struktur tanda dan sistem makna. Melalui hubungan antara
penanda (signifier) dan petanda (signified), unsur seperti pilihan bahasa, bentuk penceritaan, gaya
penulisan dan lambang visual dalam manuskrip digunakan untuk menyampaikan pandangan, nilai
budaya dan identiti masyarakat terdahulu. Konotasi yang terbentuk daripada lambang budaya ini
seterusnya berkembang menjadi mitos dalam masyarakat, sebagaimana dihuraikan oleh Barthes
(1977), apabila makna-makna ideologikal terus diterima tanpa pertikaian. Pendekatan ini
membantu memperkukuh kefahaman tentang peranan tulisan Jawi dan naratif tradisional dalam
membentuk sistem komunikasi masyarakat silam. Pada masa yang sama, manuskrip Melayu
diangkat sebagai arkib budaya yang dinamik dan bermakna, sejajar dengan usaha menilai semula
warisan Terengganu sebagai wacana komunikasi signifikan.

Batu Bersurat dan Ulama Terengganu dalam Sistem Tanda Komunikasi Islam Tradisional

Batu Bersurat Terengganu dianggap sebagai bukti terawal sistem penulisan Islam di alam Melayu
yang menggabungkan nilai agama, identiti dan struktur sosial. Menurut Abd Rahim et al. (2010),
batu bersurat bertarikh 1303 Masihi itu menunjukkan bahawa Islam telah bertapak di Pantai
Timur sejak abad ke-14 mendahului proses Islamisasi di Melaka. Teuku (1995) menegaskan
bahawa inskripsi ini merupakan prasasti pertama yang mengadaptasi tulisan Arab kepada bahasa
Melayu melalui tulisan Jawi yang kemudiannya menjadi tulisan rasmi di negeri-negeri Melayu
Tidak Bersekutu (Sharifah Nor, 2006). Dalam kerangka semiotik Barthes (1977), batu bersurat
berfungsi sebagai penanda kepada petanda wacana Islamisasi dan legitimasi kuasa politik. Apabila

83



Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu

sesuatu makna diulang secara berterusan dalam pelbagai teks, pengulangan itu membentuk satu
sistem tanda yang berlapis sehingga melahirkan mitos budaya, iaitu naratif pengislaman yang
diterima sebagai fitrah dan tidak lagi dipersoalkan. Kehadiran tokoh ulama seperti Sheikh Duyung,
Tokku Paloh, Tok Pulau Manis dan Tokku Tuan Besar pada abad ke-18 hingga ke-20
memperkukuh penyebaran komunikasi bertulis melalui manuskrip. Karya mereka seperti Kanz al-Ula
Sirah al-Nabawiyyah dan al-Durrar al-Fakhirar bukan sahaja kaya dengan ilmu tetapi turut
memperlihatkan struktur semiotik yang kompleks melalui gaya retorik penggunaan metafora dan
lambang budaya (Yusof Embong, 1987).

Barthes (1977) menyatakan bahawa sistem tanda melibatkan bukan sahaja bahasa tetapi
juga unsur kebendaan. Dalam konteks manuskrip penggunaan istilah Arab susunan ayat dalam
tulisan Jawi serta ilustrasi visual berperanan sebagai peluasan sistem tanda yang menyampaikan
makna literal konotatif dan mitologis. Simbol seperti “mahkota” atau “cahaya kebenaran”
membawa makna metafora yang merujuk kepada kuasa Ilahi dan nilai spiritual. Apabila makna ini
berulang dalam teks-teks keagamaan ia membentuk mitos kolektif tentang kedudukan ulama
sebagai pewaris kenabian dan penjaga identiti Islam selaras dengan konsep mitos dalam semiologi
Barthes (1977). Menurut Salleh (2010), keterlibatan tokoh luar seperti H S Peterson dalam kajian
terhadap Batu Bersurat turut membuktikan nilainya sebagai objek semiotik yang merentas
sempadan lokal. Maka dalam pendekatan Barthes Batu Bersurat dan manuskrip ulama Terengganu
tidak wajar dilihat semata-mata sebagai peninggalan sejarah sebaliknya sebagai sistem tanda budaya
yang mengungkapkan kuasa simbolik Islam keilmuan dan wacana identiti. Analisis terhadap Batu
Bersurat dan karya-karya ulama Terengganu memperlihatkan bahawa setiap elemen dalam teks
seperti tulisan Jawi, simbol linguistik dan struktur naratif berperanan sebagai sistem tanda yang
menyampaikan makna berlapis mengenai kuasa, agama dan identiti. Pendekatan semiotik Barthes
membolehkan teks-teks ini ditafsirkan bukan sekadar sebagai rekod sejarah, malah sebagai wacana
budaya yang mengungkap mitos sosial berkenaan proses Islamisasi serta legitimasi kepimpinan
berteraskan agama. Pemaknaan ini menunjukkan bahawa komunikasi tradisional Melayu-Islam
tidak bersifat literal. Sebaliknya, ia mengandungi konotasi ideologi yang diwarisi dan dipelihara
melalui manuskrip serta batu bersurat sebagai warisan budaya yang bernilai tinggi.

KESIMPULAN

Kajian ini menyorot peranan manuskrip Melayu, khususnya warisan Terengganu, sebagai wacana
komunikasi budaya yang tersusun melalui sistem tanda. Ia bukan sekadar dokumen sejarah,
sebaliknya menjadi cerminan nilai keagamaan, legitimasi politik dan identiti Melayu-Islam.
Melalui kerangka semiotik Barthes, unsur seperti tulisan Jawi, naratif simbolik dan ikonografi
dalam manuskrip dijelaskan sebagai penanda kepada petanda budaya yang lebih luas. Simbol kuasa
dan agama yang diterima tanpa soal akhirnya membentuk adat dan mitos budaya yang dihayati
sebagai sebahagian daripada cara hidup. Pendekatan ini menawarkan sudut pandang baharu yang
melangkaui filologi dan sejarah konvensional, dengan memberi tumpuan kepada makna tersirat
dan ideologi yang tersimpan dalam teks.

Oleh itu, usaha mendokumentasikan, mendigitalkan dan menganalisis manuskrip secara
semiotik perlu diperkukuh untuk manfaat pendidikan dan pembinaan jati diri bangsa. Penyelidikan
lanjutan boleh membandingkan simbol daripada pelbagai negeri atau menganalisis pola makna
secara lebih sistematik. Namun demikian, cabaran akses kepada naskhah asli dan tafsiran simbol yang
agak kompleks sememangnya memerlukan kerjasama rentas bidang, khususnya antara ahli sejarah,
bahasa dan budaya. Kajian sebegini penting dalam mengangkat manuskrip sebagai warisan hidup
yang terus membentuk pemikiran dan tamadun masyarakat Melayu-Islam.

84



Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X

RUJUKAN

Abd Rahim, R. A., Ismail, P. H., Abd Majid, M. K., & Md. Dahlal, N. H. (2010). Batu Bersurat
Terengganu: Satu Tafsiran terhadap Pelaksanaan Syariah Islam. Jurnal Figh, (7), 107-148.

Anne Muhammad. (2017, October 10). 15000 manuskrip lama Melayu masih bertebaran di luar
negara. Malaysia Kini. https://www.malaysiakini.com/news/397898

Awang Sariyan. (2016). Asas Falsafah dan Pemikiran Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Asmak Hj. Ali, Fatimah Hj. Salleh, & Che Zaharah Abdullah. (2013). Penulisan manuskrip
Melayu-Islam: Satu tinjauan awal. Dalam Seminar Serantau Kajian Manuskrip Melayu dan
Kearifan Tempatan (hlm. 228-237).

Barthes, R. (1977). Elements of Semiology (A. Lavers & C. Smith, Trans.; Reprint ed.). USA: Hill
& Wang.

Braginsky, V. (2004). The Heritage of Traditional Malay Literature. Leiden: KITLV Press.

Faisal @ Ahmad Faisal bin Abdul Hamid. (2019). Sistem tulisan Jawi dalam manuskrip Hikayat
Raja Handak MS172 (1832M) [Jawi writing system in the manuscripts of Hikayar Raja
Handak  MS172  (1832M)].  Journal of Al-Tamaddun, 14(1), 129-136.
hetps://doi.org/10.22452/JAT.vol14n01.11

Harun Mat Piah. (2016). Kebangkitan Intelektual Alam Melayu Nusantara — Kesannya Kepada
Pemantapan Epistemologi Melayu tradisional. Dalam Prosiding Seminar Asal-Usul dan
Intelektual Melayu Nusantara, Perpustakaan Negara Malaysia, 7-8 November 2016. Kuala
Lumpur: PNM.

Makmur Haji Harun. (2017). Historiografi manuskrip Jawi Nusantara: Analisis Sejarah dalam
Tuhfat al-Nafis dan Sulalat al-Salatin. Perak: UPSI.

Mamat, M. A. (2017). Manuskrip Melayu dalam Bidang Pendidikan Islam: Suatu Kajian Awal di
Perpustakaan Negara Malaysia. Jurnal Islam dan Masyarakar Kontemporari, 15, 66—88.

Wan Mohd Shaghir Abdullah. (2000). Wawasan pemikiran Islam ulama Asia Tenggara (JId 3).
Kuala Lumpur: Persatuan Pengkajian Khazanah Klasik Nusantara & Khazanah
Fathaniyah.

Abdullah, Z., & Aziz, A. Y. A. (2020). Peminggiran Tulisan Jawi sebagai Lambang Jati Diri
Melayu: Satu Kajian Tinjauan (Abandonment of Jawi Script as a Symbol of Malay Identity:
A Case Observation Research).

Ahmad, S., Othman, H., Afkari, R., Rusdi, M., & Rahim, M. H. A. (2012). Cabaran Semasa Tulisan
Jawi Sebagai Warisan Masyarakat Peradaban Bangsa Melayu. Journal of Techno-Social,
42),

Ahmad, S., Othman, H., Afkari, R., Rusdi, M., & Rahim, M. H. A. (2018). Tinjauan Terhadap
Cabaran Semasa Tulisan Jawi Sebagai Warisan Masyarakat Peradaban Bangsa Melayu.
Journal of Techno-Social, 10(1). https://doi.org/10.30880/]TS.2018.10.01.007

Bety, B., Rusli, R., Choirunniswah, C., Syawaluddin, M., & Maryam, M. (2023). Cultural
Reproduction of the Jawi Book in the Recitation Tradition in Palembang. Khazanah Sosial.
https://doi.org/10.15575/ks.v5i4.22677

Burhanudin, J. (2022). Two Islamic Writing Traditions in Southeast Asia: Kitab Jawi and Kitab
Kuning with Reference to the Works of Da’ud Al-Fatani and Nawawi Al-Bantani. A/-
Jami ah: Journal of Islamic Studies, 60(1), 1-28.
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.1-28

Coluzzi, P. (2020). Jawi, an Endangered Orthography in the Malaysian Linguistic Landscape.
International Journal of Multilingualism, 19(4), 630-646.
https://doi.org/10.1080/14790718.2020.1784178

85


https://www.malaysiakini.com/news/397898
https://doi.org/10.22452/JAT.vol14no1.11
https://doi.org/10.30880/JTS.2018.10.01.007
https://doi.org/10.15575/ks.v5i4.22677
https://doi.org/10.14421/ajis.2022.601.1-28
https://doi.org/10.1080/14790718.2020.1784178

Manuskrip Melayu sebagai Wacana Komunikasi Tradisional: Kajian Semiologi Terhadap Warisan Terengganu

Dungcik, M. (2017). Jawi's Writing as a Malay Islamic Intellectual Tradition. Journal of Malay
Islamic Studies, 1(2), 113-120. https://doi.org/10.19109/]MIS.V112.3840

Dungcik, M., & Bety, B. (2014). Standarisasi Sistem Tulisan Jawi di Dunia Melayu: Sebuah
Upaya Mencari Standar Penulisan yang Baku Berdasarkan Aspek Fonetis.

Gallop, A. T. (2014). Royal Minangkabau seals. /ndonesia and The Malay World, 43(126), 270-
297. https://doi.org/10.1080/13639811.2014.957572

Hakim, A. B., Osman, R. A., Mohamad, A., & Zainal, H. B. (2022). Jawi Writing as a Tool for
Islamization of Knowledge. A/ Hikmah International Journal of Islamic Studies and
Human Sciences, 53 Special Issue), 116-127. https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g

Hamid, F. A. F. A. (n.d.). Perkembangan Kaedah Tulisan Jawi, Analisa Beberapa Karya Raja Ali
Haji Kelana. https://doi.org/10.22452/jat.vol2nol .4

Hamid, F. A. F. B. A. (n.d.). Sistem Tulisan Jawi dalam Manuskrip Hikayat Raja Handak ms172
(1832m) (Jawi Writing System in the Manuscripts of Hikayat Raja Handak ms172
(1832m)). https://doi.org/10.22452/jat.vol14no1.11

Hann, R. (2023). Moro Letters. https://doi.org/10.1007/978-981-19-0821-7_8

Harun, M. H., Aziz, M. K. N. A., Rahim, E. A. A., Shuhairimi, A., & Ahmad, Y. (2018). Jawi
Writing  in  Malay  Archipelago  Manuscript: A General =~ Overview.
https://doi.org/10.1051/MATECCONEF/201815005054

Hashim, S. N. L. B, Sidek, R. B. S. M., & Arshad, I. S. M. R. (n.d.). Tulisan Jawi Pelopor
Keilmuan di Alam Melayu: Satu Kajian Awal. https://doi.org/10.51200/manu.vi.3578

Hijjas, M. (2010). Not Just Fryers of Bananas and Sweet Potatoes: Literate and Literary Women
in the Nineteenth-Century Malay World. Journal of Southeast Asian Studies, 41(1), 153-
172. https://doi.org/10.1017/50022463409990294

Hijjas, M. (2015). Entries 25 and 42 in a Jawi Sourcebook for the Study of Malay Palacography
and Orthography.

How Jawi Script Influences Religious Attitudes: An Evidence from Aceh. Jurnal llmiah Peuradeun,
11(2), 633-633. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.922

Ibrahim, N., & Malaysia, 1. (2015). Jaws Script in Hadith Literatures in Malaysia: Issues and
Challenges.

Katkova, I. R. (2019). Letters from the Malay Sultanates of the 17" and 18" Centuries: An
Unknown  Collection  in  St.  Petersburg.  Jlanerario,  43(1),  32-40.
https://doi.org/10.1017/S0165115319000044

Kratz, E. U. (20006). Like a Fish Gasping for Water: The Letters of a Temporary Spouse from
Bengkulu. Indonesia  and ~ The  Malay  World,  34(100),  247-280.
https://doi.org/10.1080/13639810601130119

Latif, F. B. A. (2014). Sejarah Perkembangan Tulisan Jawi: Analisis Mengenai Teori Kang Kyoung
Seok (Historical Development Of Jawi Script: Analysis To Theory Of Kang Kyoung Seok).
Journal of Al-Tamaddun, 92), 1-15.

Majid, G. M. (2019). Diplomatic correspondence: A comparative study on malay and javanese
letters in 1800s. https://doi.org/10.22146/IKAT.V212.39239

Mirnawati, M. (2019). Analisis semiotika dalam Teks al-Barzanji.
https://doi.org/10.31314/AJAMIY.8.1.31-52.2019

Mohamed, N. (2018). “Jawi” Language and its Role in Establishment Civilization of Malayonesia.
https://doi.org/10.19109/JMIS.V211.2735

Mu’jizah, M., & Mujiningsuh, E. N. (2023). Identitas dan Spirit Hidup ke Inspirasi Literasi
Budaya: Studi Hikayat Hang Tuah. Aksara, 35(1), 40-40.
https://doi.org/10.29255/aksara.v35i11.955.40--52

86


https://doi.org/10.19109/JMIS.V1I2.3840
https://doi.org/10.1080/13639811.2014.957572
https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3g
https://doi.org/10.22452/jat.vol2no1.4
https://doi.org/10.22452/jat.vol14no1.11
https://doi.org/10.1007/978-981-19-0821-7_8
https://doi.org/10.1051/MATECCONF/201815005054
https://doi.org/10.51200/manu.vi.3578
https://doi.org/10.1017/S0022463409990294
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.922
https://doi.org/10.1017/S0165115319000044
https://doi.org/10.1080/13639810601130119
https://doi.org/10.22146/IKAT.V2I2.39239
https://doi.org/10.31314/AJAMIY.8.1.31-52.2019
https://doi.org/10.19109/JMIS.V2I1.2735
https://doi.org/10.29255/aksara.v35i1.955.40--52

Tinta Artikulasi Membina Ummah 11(2), 2025 76-87, e-ISSN: 2289-960X

Nasir, N. E. B. C. (2001). Digitisation of an Endangered Written Language: The Case of the Jawi
Script.

Nasution, I. (2010). Sistem dan Kode Semiotika dalam Sastra: Suatu Proses Komunikasi.

Naufal, M. A., & Wirajaya, A. Y. (2022). Konsep Jihad dalam Hikayat Samaun: Sebuah Tinjauan
Semiotika Roland Barthes. LOA: Jurnal Ketatabahasaan dan Kesusastraan, 17(1), .
https://doi.org/10.26499/loa.v17i1.2871

Omar, A. H. (2022). Symbolisation in Ancient Tales: A Special Reference to the Malay Text
Hikayat Merong Mahawangsa. https://doi.org/10.47298/jala.v4-i3-a2

Omar, A. H. (2023). Symbolisation in Ancient Tales: A Special Reference to the Malay Text
Hikayar Merong Mahawangsa. https://doi.org/10.47298/cala2022.1-1

Othman, A.  H. B. (2020). Shafii  Scholars in  Malay  Manuscript.
https://doi.org/10.36099/AJAHSS.2.8.2

Putra, R., & Buduroh, M. (n.d.). Pemaknaan dan Simbolisasi Ikan dalam Khazanah Naskah
Melayu: Analisis Semiotika Roland Barthes.
https://doi.org/10.15408/dialektika.v10i2.35396

Rahman, N. A. A., Amin, N. M., & Razali, W. N. (2017). Persepsi Pelajar Melayu Uniten
Berkaitan Kemahiran Menggunakan Tulisan Jawi Sebagai Lambang Identiti Bangsa

Melayu dan Tulisan Jawi Sebagai Lambang Identiti Bangsa Melayu Beragama Islam.
https://doi.org/10.33102/SAINSINSANI.VOL2NO1.49

Rahman, R. A., Riadussolihin, R., & Herlina, L. (2024). Degradasi Serapan Aksara Arab dan
Melemahnya Pengaruh Islam: Analisis Historis Terhadap Aksara Aljamiado, Xiaojing dan
Jawi. El-Tsagafahnull. https://doi.org/10.20414/tsaqafah.v23i1.9832

Rakhadiyanti, M. A., & Limbong, P. F. (2020). Islamic Custom of Letter and Seal in Sarakata
Manuscripe “Surat-Surar dari Aceh”. https://doi.org/10.31291/HN.V9I2.574

Rizki, S. (2020). Nurturing Jawi Through Education: Mirroring Jawi Education in Aceh and
Malaysia. hteps://doi.org/10.22146/TKAT.V312.45276

Rusli, R. (2023). Manuskrip Beraksara Jawi Pada Khazanah Pustaka EAP British Library.
Ulumuddin: Jurnal [Imu-ilmu Keislaman, 13(1), 115-136.
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i1.1625

Shariffudin, S. H. B., Osman, R. A, Majlan, N. S. B., & Yazid, N. H. B. M. (2022). Islamic
Perspective in ‘Hikayat Raja-Raja Pasai’ and Its Relevance in the Contemporary Muslim
World. Al Hikmah International Journal of Islamic Studies and Human Sciences, 5(3
Special Issue), 79-95. https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3e

Song, M. A. H. A. (2024). Analisis Persepsi Pelajar Institut Pengajian Tinggi (IPT) di Selatan
Thailand Terhadap Tulisan Jawi: Kajian Kes Pelajar Kolej Islam Syeikh Daud Al-Fathani
(KISDA), Yala, Thailand. Melayu, 112), 189-220.
https://doi.org/10.37052/im.17(2)no2

Yusof Embong. (1987). Haji Wan Abdullah Haji Wan Mohd Amin (Tuk Syeikh Duyung).
Pesaka: Monograf Lembaga Muzium Negeri Terengganu, 4, 75-107.

Wan Ali Haji Wan Mamat. (1988). Pemuliharaan Buku dan Manuskrip. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Awang Sariyan. (2019, Oktober 15-17). Sumbangan manuskrip Melayu lama kepada peradaban
bangsa. Persidangan Antarabangsa Manuskrip Melayu Lama, Perpustakaan Negara
Malaysia, Kuala Lumpur.

Nafisah Ahmad. (2015, Oktober 27). 4,600 manuskrip tulisan Jawi belum dikaji. Berita Harian

Online.

87


https://doi.org/10.26499/loa.v17i1.2871
https://doi.org/10.47298/jala.v4-i3-a2
https://doi.org/10.47298/cala2022.1-1
https://doi.org/10.36099/AJAHSS.2.8.2
https://doi.org/10.15408/dialektika.v10i2.35396
https://doi.org/10.33102/SAINSINSANI.VOL2NO1.49
https://doi.org/10.20414/tsaqafah.v23i1.9832
https://doi.org/10.31291/HN.V9I2.574
https://doi.org/10.22146/IKAT.V3I2.45276
https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i1.1625
https://doi.org/10.46722/hikmah.v5i3e
https://doi.org/10.37052/jm.17(2)no2

